## محدثين كے ہال فقداور فقہاء كى اہميت

فلو لا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين (القرآن)

محدثین کے ہاں فقہ اورفقہاء کی اہمیت

> تفریر مولاناسید سلمان مینی ندوی (استاذ حدیث دارالعلوم ندوة العلما یکھنوً)

مرتب سيرتنتق حسن قاسم الحسيني (استاد المدرسة الاسلامية للتربية والتعليم، كراجي

> تقریظ حضرت مولا نافضل محمد صاحب دامت برکاتهم (ستاذ حدیث جامعه علوم اسلامیه علامه بنوری ٹاؤن)

#### بسم الله الرحمن الرحيم

(جمله حقوق واشاعت محفوظ ہیں)

محدثین کے ہال فقداورفقہاء کی اہمیت

مولا ناسيرسلمان سيني ندوي

مولاناسير عتيق حسن قاسم الحسيني صاحب

10

1000

اسلامك اليجوكيش بكس يبلشرز

2

تعداد صفحات:

تعداد:

نام كتاب:

تقریر:

ترتيب:

ناشر:

قيمت:

# محدثين كے ہال فقداور فقہاء كى اہميت

فهرست

| ~  | تقريظ                                             | 1  |
|----|---------------------------------------------------|----|
| 11 | عرض مرتب                                          | ۲  |
| 71 | علماء كامقام اوران كى ذمه دارى                    | ۳  |
| 74 | اولواالامراوران كي اطاعت قرآن وحديث كي روشني ميں  | ~  |
| 2  | قرآن وسنت کی تفسیر وتشریح کے حاملین               | ۴  |
| ٣  | حضرت صديق اكبراك دوركا فتنه                       | ۵  |
| 2  | حضرت على كرم التدوجهه كے دوور كافتنه              | ۲  |
| 2  | صحابه ميں افضليت كے اعتبار سے تفاوت               | 4  |
| 1  | نبى عليه الصلوقة والسلام كى تعليم وتربيت كالمتيجه | ٨  |
| ~~ | لغت مين فقد كى تتحقيق اور فقنهاء ومحدثين مين فرق  | 9  |
| MZ | ا يك مغالطه كي نشاند عي                           | 1. |
| 2  | امام بخاری اورمقام فقاہت                          | 11 |
| 4  | حضرت عمر بن عبدالعزيز كاارادهٔ مدون فقه           | 11 |
| ۵. | امام بخاریؓ نے تدون فقہ کا کام نہیں کیا           | 11 |
| ۵٠ | امام ترندی کے نز دیک فقه وفقهاء کی اہمیت          | 10 |
| ۵۵ | امام أعظم ابوحنيفه كامقام امام شافعي كى نظر ميں   |    |
| ۵۵ | امام اعظم کے حق میں امام مالک کی گوائی            | 14 |
| 24 | امام اوزاعي كى حضرت عبدالله بن المبارك تونفيحت    | 14 |
| 04 | دولت عباسيه مين حنفي چيف جسٹس كاتفرر              | 11 |
| 02 | مذابب اربعه كحمآ خذاورامام أعظمتم كامرتبه         | 19 |
| 04 | وتكرفقتهاء كنقطها ئے نظر                          | 1. |
| ۵۸ | امام مالک کے ہاں فقہاء کا مقام اور اہمیت          | 11 |
| ۵9 | بسلفيوں كى حقيقت                                  | 77 |

# تقريظ

بسم التدالرحمن الرحيم

الحمد الله المتوحد بجلال ذاته المتفرد بكمال صفاته الذى انزل القرآن بابلغ كلماته والصلوة والسلام الاتمان الاكملان على سيد الانس والجان افصح بنى عدنان وابلغ بنى قحطان وعلى آله وأصحابه قادة الانام وأوليائه وعلمائه وفقهائه البررة الكرام اما بعد:

الله تعالى نے انانوں كى ہدايت كيكے اپنى آخرى كتاب قرآن كريم اپ

الله تعالی نے انسانوں کی ہدایت کیلئے اپنی آخری کتاب قرآن کریم اپنے آخری نبی محمد عربی الله تعالی اوراس کتاب محکم کی حفاظت کی ذمہ داری علماء امت پزئیس ڈالی بلکہ حفاظت کی یہ ذمہ داری خوداپنے ذمہ لے لی،اس کتاب کوالله تعالی نئے محکم ومحفوظ اور غیر محرف اور غیر منسوخ بنا دیا، قواعد اسلامیہ اور شرائع دینیہ کے ثبوت کے لئے اس کتاب کی حیثیت ''متن'' کی ہے، اور نبی کریم عیالی کی احادیث مقدسہ کی حیثیت اس کی شرح کی ہے۔

ان دونوں سے متنبط و متخرج اسلامی فقدان دونوں کے لئے دفعات اور دستور کی حقیت رکھتا ہے، علم و فہم اور معرفت و فراست کی نگاہ سے اگر دیکھا جائے ، تو جس طرح متن قرآن کے لئے شرح احادیث کی ضرورت ہے، اسی طرح دونوں کے دقیق ارشادات اور گہرے اشارات سے استفادہ کے لئے فقد اسلامی کے واضح دفعات کی بھی ضرورت ہے۔ گہرے اشارات سے استفادہ کے لئے فقد اسلامی کے واضح دفعات کی بھی ضرورت ہے۔ اگر قرآن عظیم کے ''متن' سے احادیث کی شرح کو الگ کیا گیا تو یہ متن بلاشرح ، مجمل ہوکررہ جائے گا اور آگر اس متن اور شرح سے اس کی دستوری و قانونی دفعات کو الگ کیا گیا تو یہ قانون بلا دستوری دفعات کے رہ جائے گا بھر ہر صاحب خواہش اس متن و شرح سے ابنی مرضی کے مطابق دفعات بنانے کی کوشش کریگا اور خواہش نفس کی تاریکیوں میں سے ابنی مرضی کے مطابق دفعات بنانے کی کوشش کریگا اور خواہش نفس کی تاریکیوں میں

غوطےکھا تا پھرےگا۔

مثلاقرآن وحدیث میں بڑے پیانے پراوامر ونواہی موجود ہیں، اب ہرامر
اور ہرنہی کواس کے اپنے اپنے مقام پررکھ کھل کرنے کے لئے امت کے سامنے پیش
کرنا کتنامشکل کام ہے! ایک ہی صیغۂ امر کے ساتھ جب اللہ تعالی ایک تکم دیتا ہے وہ
فرض ہوجاتا ہے اور ای طرح صیغۂ امر کے ساتھ دوسراتھ دیتا ہے تو وہ مباح یا
مستحب یا سنت اور واجب سمجھا جاتا ہے مسلمان 'اقیب موا السحسلون واتو واتو السلام مستحب یا سنت اور واجب سمجھا جاتا ہے مسلمان 'اقیب موا السحسلون اذا حسلت السند کے سور اللہ کھے ہیں اور 'اذا حسلت فساحسطادو ا(۲)" میں 'فساحسطادو ا'کے امرکونہ فرض سمجھتے ہیں نہ واجب، اور نہ
مستحب، بہی صورت حال نبی کریم تقالیہ کی کہی ہے ۔ اب امراور نبی کی اس مستحب، بہی صورت حال نبی کریم تقالیہ کی احاد یث کی بھی ہے ۔ اب امراور نبی کی اس حیثیت کا تعین آخر کس نے کیا ہے یا کون کرے گا؟ مجوری کا یہی وہ مقام ہے جس نے امت کے علماء کرام اور عوام کو ائمہ اربعہ کی تقلید پر مجبور کر دیا ہے۔

ای طرح احادیث مقدسہ کے ارشادات کو لیجئے کہ بعض دفعہ ایک ہی مسلہ سے متعلق مختلف اور مضاد چندارشادات سامنے آتے ہیں ان ارشادات کو اپنے اپنے مقام پر رکھنے اور تظبیق دینے کا کام آخر کس نے کیا یا کون کریگا؟ دور صحابہ میں نشر اور ابلاغ کے ذرائع نہ ہونے کے برابر تھاس وقت مثلا کسی صحابی نے ایک تھم نبی اکر میں لیٹے کی ذبان مبارک سے من لیا اور جا کر کسی صحراء اور دیبات یا دور در از کسی علاقہ میں بیٹے کر سالہا سال مبارک سے من لیا اور جا کر کسی صحراء اور دیبات یا دور در از کسی علاقہ میں بیٹے کر سالہا سال تک وہ اس پر عمل کرتے رہے ہیچھے وہ تھم منسوخ ہوگیا یا اس میں وتی کے ذریعہ سے کچھ تبدیلی آگئی، مگروہ صحابی اسپر عمل کرتے رہے بعد میں جب ذر الح ابلاغ ومواصلات نے انسانوں کو ایک دوسرے کے قریب کر دیا اور تمام احادیث ایک جگہ جمع ہوگئیں تو اس میں انسانوں کو ایک دوسرے کے قریب کر دیا اور تمام احادیث ایک جگہ جمع ہوگئیں تو اس میں

(۱) سورة البقرة آيت ۱۱۰ (۲) سورة المائدة آيت ۲

ناسخ ومنسوخ، تفذیم حکم اور تاخیر حکم کا قضیه پیدا هو گیا، حکم کی شخصیص و تعیم اور خصوصیات وعمو مات کامسئله پیش آگیا۔

آخراس کاحل کیا ہوگا اور اس مشکل کوکون حل کرے گا؟ یہاں بھی مجبوری کا وہ مقام پیدا ہوگیا جس نے علماء کرام کوتقلید پرمجبور کردیا۔

الحمد الله اساطین امت اور مجتهدین ملت نے امت کواس مشکل سے نکالا ، دن رات کی محنتوں سے اور الله تعالی کے ساتھ خصوصی تعلق کی وجہ سے اور اس کی خصوصی نفرت ومدد سے انہوں نے امت کی اس مشکل کوئل کردیا اور عمل کر نے کے لئے امت کے سامنے شریعت کی شاہراہ اعظم کے ہر خطرنا ک موڑ پر تنبیہ کے لئے واضح کتبہ آویز ال کردیا تا کہ کوئی بھی گزر نے والا ہر خطرہ سے محفوظ رہے ، اسی حقیقت کے پیش نظر اہل علم نے بیار شاد فرمایا کہ 'ان اللا مذ هبیة قنطرة الالحاد"

الله تعالی نے ان مجہدین کوفطری صلاحیتوں سے نوازاتھا، اوران کوا حادیث مقدسہ کا سب سے زیادہ سمجھنے والا بنایا تھا وہ احادیث کو پانے، اپنے مقام پرر کھنے اور پر کھنے میں سب سے زیادہ ماہر تھے۔

امام ترندی کسی حدیث کے مطلب کواس وقت تک بیان نہیں فرماتے ہیں جب تک اس پرفقہاء کرام کے بچھنے مجھانے اور عملی فیصلہ کی مہر نہیں لگ جاتی ، ترفدی میں ایک مقام پروہ فرماتے ہیں 'و کذلك قال الفقهاء و هم اعلم بمعانی الحدیث ' مقام پروہ فرماتے ہیں 'و کذلك قال الفقهاء و هم اعلم بمعانی الحدیث ' (ترفدی جلداول ص۱۹۳)

مشہور محدث اور مشہور امام جرح وتعدیل حضرت اعمش رضی اللہ عنہ کھلے الفاظ میں فقہاء کرام کوصرف بزرگ کے اعتبار سے نہیں بلکہ ملمی مقام اور امت کے لئے اتھارٹی کی حیثیت سے ان شاندار الفاظ میں یا وکرتے ہیں "ایھا الفقھاء انتم الاطباء و نحن حیثیت سے ان شاندار الفاظ میں یا وکرتے ہیں "ایھا الفقھاء انتم الاطباء و نحن

السعیدادلة (۱)" اے امت کے مجتمدین فقہاء کرام! تم امت کے طبیب ہواور ہم تو صرف جڑی بوٹیاں رکھنے والے عطار ہیں یعنی ہم صرف احادیث کو محفوظ رکھتے ہیں اور ان احادیث برعمل کرنے کے لئے نسخ تم تیار کرتے ہو۔

جولوگ بیہ بھھتے ہیں کہ فقہاء کرام احادیث کوئہیں سمجھتے تھے بیان لوگوں کی بہت بری علمی علطی ہے۔فقہ تو خودا حادیث سے مستبط قو اعدوضوا بط کا نام ہے۔ پہلے حدیث دل ود ماغ میں آئی ہے بھرفقہ آئی ہے، بعض لوگ خوش ہوجاتے ہیں کہ ہم حدیث کی طرف منسوب ہیں لہذا ہم اہل حدیث ہیں اور ہمار ہے سواسب نااہل حدیث ہیں، حالانکہ خیر القرون کے دور کے بعد جب بیطقہ پیدا ہوا تو ان کا تعارف تمام کتابوں میں اہل ظواہر سے کیا گیا،اہل حدیث کالفظاتو برصغیر پرانگریز کے قبضہ کے بعدا یک مجھونہ کے تحت ایک طبقہ کیلئے متعارف ہوا۔ کے ۱۹۵۷ء کی جنگ آزادی نام کی کتاب میں سب تاریخی حقائق موجود میں جو نہ تو حھٹلائے جاسکتے ہیں اور نہ چھپائے جاسکتے ہیں۔وہ تاریخ کا ایک حصہ ہیں۔ امام تر مذى حَكَهُ جَكَهُ لفظ '' ابل حديث ' استعال فرماتے ہيں بعض خوش فهم سجھتے ہیں کہ بیہ ہماری حوصلہ افزائی ہورہی ہے حالانکہ امام تر مذی اہل حدیث سے محدثین کی جماعت مراد لیتے ہیں جن میں مجتهدین فقہاء بھی ہیں اور عام محدثین بھی ہیں کسی خاص طبقه کا نام مراد ہیں ہے۔

چنانچایکمقام پروه امام احمد بن صبل اورعلی بن مدین کوا بال صدیت کنام سے یوں یادکرتے ہیں 'عبدالرحمن بن زید بن اسلم ضعیف فی الحمدیث ضعفه احمد بن حنبل وعلی بن المدینی وغیرهما من اهل الحدیث '(ترنری جلداول ۱۳۸۸)

<sup>(</sup>۱) و مجھے جامع بیان العلم وفضلہ از علامہ ابن عبد البر۲ راسا

ببرحال کوئی صحف اہل حدیث ہوجاتا ہے، یاسلفی بنتا ہے، یاغر باءاہل حدیث میں ر ہتا ہے، یا مقلد بنتا ہے، یا غیرمقلد ہوجا تا ہے، وہ اپنے لئے اپناراستہ خودمتعین کرتا ہے،اوروہ اپنے مستقبل کی نجات اور کامیا بی یا ناکامی کے بارے میں بہتر سوچ سکتا ہے، اس میں کوئی کسی کومجبور نہیں کرسکتا ہے لیکن عرض اتنا کرنا ہے کہ اس اختلاف رائے کی بناء پرشرعی حدوداوراسلامی سرحدین یا مال تو نه کرین اورامت کے مقتدااورا کا برفقها ءکو تقید کا نشانہ تو نہ بنا نیں تعجب اور افسوس تو اس پر ہے کہ ایک عام آزاد خیال آ دمی اٹھتا ہے اور تقلید کرنے یا نہ کرنے کی آٹر میں بلا روک ٹوک فقہاء کرام اور مجتہدین اسلام بلکہ صحابه کرام تک کوتنقید و تغلیط کا نشأنه بنا تا ہے ، ائمہ اربعہ کے استنباطی اجتہا دکو دین اسلام سے الگ دین قرار دیتا ہے،حضرت عمر فاروق کے بیں رکعات تراوت کی ترویج کے فیصلے کو بدعت کہتا ہے، بیک وفت تنین طلاق واقع ہونے کےعمر فاروق کے دور کے عام صحابہ کے اجماعی فیصلہ کومستر دکرتا ہے،حضرت عثمان بن عفانؓ کے عہدمبارک میں جمعہ کی اذان سے پہلے ایک اور اذان کے اجماعی فیصلہ کوان حضرات کی علطی قرار دیتا ہے، تقلید کو شرک کہہ کر بڑے بڑے علماءاور فقنہاء کو گمراہ قرار دیتا ہے،مبحد نبوی میں بیٹھ کر صديق اكبركي قبر كي طرف اشاره كركه تاب كن "لا نقلد احدا ولا أبابكر" بم کسی کی تقلید تنہیں کرتے حتی کہ ابو بکر کی بھی نہیں ۔اگر بیہ حضرات ان بے جا تجاوزات سے باز آ جائیں تو تحض علمی اختلا فات تو ہرز مانہ میں ہوئے ہیں اور ان کو برداشت کیا

آخر ذاتی تنقیداور ذاتی برائی کرنے سے کیا حاصل ہوگا، ہاں برائی کرنے والا گناہ گار ہوگا اور دونوں جہانوں میں شرمسار ہوگا خصوصا ایسے علماء وفقہاءاور ایسے اولیاء وصوفیاء کے بارے میں جوکئ صدیاں قبل انشاءاللہ جنت میں اپنے خیمے گاڑ کے ہیں۔ بشنوی سخن اہل دل مگو کہ خطا است سخن شناس نئر دلبرا خطا این جااست

الله تعلمون (۱) "فرمان میں مرجع خلائق بنا کرمخلوق خداکوان کی طرف رجوع کرنے کا حکم دے میں بڑے علماء کو علم میں مرجع خلائق بنا کرمخلوق خداکوان کی طرف رجوع کرنے کا حکم دے دیا گیا ہے جوا کی فتم کی تقلید ہے۔

حضرت ابوموی اشعری نے حضرت عبداللہ بن مسعود کوعلم کامنیع قرار دے کرفر مایا کہ جب تک یہ بخرذ خارتم میں موجود ہوتم ہم سے مسئلہ نہ پوچھو 'لا تسب سلونا و ھذا الحدید فیکم'' (ابوداؤدجلد-ا-ص-۱۸۱)

یہ بھی تقلید کا حصہ ہے کہ سب سے بڑے عالم ہی کی طرف رجوع کیا کرواوریہ فیصلہ صحافی کا ہے۔

حضرت علی نے سوال پوچھنے والوں کے جواب میں واضح اعلان فرمایا کہ ہمارے پاس کتاب اللہ اور اللہ تعالی کی طرف سے عطاشدہ فہم اور ایک صحیفہ کے سوا کچھ نہیں اور نہ کوئی خصوصی تھم ہے، سوچنے والوں کو سوچنا چاہئے کہ یہ عطاشدہ فہم جس کا ذکر حضرت علی نے کیا، استنباط واجتہا د کے علاوہ آخر کیا چیز ہے، علامہ با قلائی نے اعجاز القرآن میں حضرت عمر فاروق کا ایک فرمان نقل کیا ہے جس میں حضرت عمر نے ایک فرمان نقل کیا ہے جس میں حضرت عمر نے ایک فرمان نقل کیا ہے جس میں حضرت عمر نے ایک گورنروں سے فرمایا ہے کہ: اگر کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ تولیقی میں کوئی واضح تھم نہیں

(۱) سورة النحل آيت ٣٣ (٢) د يكھئے سنن ابوداؤد \_ كتاب الاقضيه حديث نمبر٩٩ ٣٥٩

ملتا ہے تو پھرعقل ونہم سے مددلو، بیسب کچھارشارات اس مرحلہ کے جواز اور ثبوت کی طرف ہیں جواجتہا دومجہتدین کےساتھ خاص ہیں،اور وہی حضرات اشنباط واجتہا دمیں مرجع ظلائق بن گئے ہیں اور' فساعتبروا یا اولی الأبصار (۱) "آیت،ان حضرات کی بھر بورتا ئید کرتی ہے۔

الغرض بورى امت اور چوٹی کےعلماء وفقہاء کسی اندھے اور تاریک کنوئیں میں تہیں گرے ہیں بلکہ اجتہا دوتقلید کا بیسلسلہ متندطور پرفتدیم زمانہ سے چلا آیا ہے۔

آج کل ایک بار پھر ہندوستان میں کچھناعا قبت اندیشوں نے بزرگان دین اور فقہاءومجہزدین کےخلاف زبان درازی شروع کررکھی ہے،اس تناؤکوکم کرنے کیلئے اور سیج صورت حال کوواضح کرنے کی غرض سے ہندوستان کےعلماء نے بنگلور میں فقداور فقہاء کی اہمیت سے متعلق ایک جلسہ منعقد کیا۔الحمد للّٰہ ندوۃ العلماء کے ذمہ تقلید پرکھل کربیان دینے كاجوقرض باقى تفاانهول نے نہایت احسن طریقہ سے اسے ادا کر دیا اور حضرت مولا ناسید محرسلمان الحسيني ندوى دامت بركاتهم نے اس علمی محفل میں ابنا ایک دقیق عمیق اور ایک و فیع در فیع علمی مقاله (۲) فقه وفقها هت اوراجتها د ومجهتدین اور حدیث وسنت اورا سکےفهم وفراست متعلق پيش فرمايا" في جيزاه الله احسن الجزاء "بيمقاله پهيلتا گيااور مقبول ہوتا گیا یہاں تک کہ بذریعہ کیسٹ علم کا بیسر مایہ کراچی یا کستان پہنچے گیا، ہمارے جامعہ علوم اسلامیہ بنوری ٹاؤن کے فاضل عالم اور جامع مسجد بنوری ٹاؤن کے مایہ ناز نائب امام مولا ناعثیق حسن صاحب دامت برکاتهم نے اس مقالہ کوافا د و عامہ کے پیش نظر كيٹ ہے لے كركتا بي شكل ميں مرتب فر ماكر'' محدثين كے ہاں فقداور فقہاء كى اہميت''

<sup>(</sup>۱) سورۃ الحشرۃ بت۲ (۲) بیمقالہ نہ تھا بلکہ ایک تقریر تھی جس کوکیسٹ ہے مولوی عثیق نے مرتب کر کے شائع کیا ہے

## محدثین کے ہاں فقداور فقہاء کی اہمیت

کے نام سے شاکع کیا۔

اللہ تعالی اس مقالہ کے اصل مصنف اور پھراس کے مرتب اور پھراس کے شاکع کرنے والوں کو بہتر ہے بہتر بدلہ عطا فرمائے اور عام وخاص مسلمانوں کے لئے اسکو ہرایت کا ذریعہ بنائے اور مقالہ کو قبولیت عامہ وخاصہ عطافر مائے۔

اور بندہ کی طرف سے خمل کے غالیج میں ٹائ کے اس پیوندکو بھی قبول فرمائے۔ آمین یا رب العالمین وصلی الله علی نبیه الکریم

> فضل محمد بن نورمحمد بوسف زئی استاذ جامعه علوم اسلامیه علامه بنوری ٹاؤن کراچی با کستان ۱۳۲۸ رہیج الثانی ۳۲۳ ھے مطابق ۱۰ جولائی ۲۰۰۲ء

#### بسم الله الرحمن الرحيم عرض مرود عرض مرود

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله وأزواجه وأهل بيته وأصحابه ومن تبعهم باحسان ودعا بدعوتهم الى يوم الدين. أما بعد!

فقد قبال البله تبارك وتعالى: يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الله وأطيعوا الله وأولى الأمر منكم.... الخ

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يحمل هذا العلم من كل خلف عدو له ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين (١)(رواه مسلم)

اس دنیا کو جب اللہ تعالی نے وجود بخشا تو اس میں ایک الیی مخلوق کو بھی وجود عطافر مایا جواللہ کی خلافت کاحق ادا کر ہے اوراس کے نظام کوساری دنیا میں غالب رکھے ،اس خلافت کاحق داراللہ نے انسان کو بنایا ، پھراللہ نے ساتھ ہی ساتھ اس میں خیر وشر دونوں ہی کا مادہ رکھالیکن اس میں اس کی بھی صلاحیت رکھی کہ وہ خیر وشرکو پہچانے اور اینے نفع اورنقصان سے باخبرر ہے ،اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

﴿فألهمها فجورها وتقواها، قد أفلح من ذكاها، وقد خاب من دساها﴾ ليعنى: پهراس كوبدكارى (سے بيخے) اور پر ہيزگارى اختيار كرنے كى تمجھ دى، بلاشبہ جس نے (ایخے) نفس (یعنی روح) كو پاك ركھا وہ مراد كو پہنچا اور جس نے اسے خاك میں ملایا وہ

(۱) اس حدیث کی تخ تج ابن عدی نے الکامل (۱۲۵۱) میں، ابن عبدالبر نے التمہید (۱۸۵۱) میں، اور قسطلانی نے ارشادالساری میں اور دیگر محدثین نے کی ہے، بیرحدیث حسن درجہ کی ہے۔

#### محدثین کے ہاں فقہ اور فقہاء کی اہمیت

(اپنے)نفس (لیمنی روح) کو پاک رکھا وہ مراد کو پہنچا اور جس نے اسے خاک میں ملایا وہ خیارے میں رہا۔اللہ نے اس کوشتر بے مہار نہیں چھوڑا بلکہ مکلّف بنایا ، مجبور محض نہیں بنایا ، چونکہ انسان میں شرکو بھی رکھا اس لئے پچھا پسے افراد بھی وجود میں آنا شروع ہوئے جنہوں نے اللہ رب العالمین کے نظام کا ہی بایکا بنہیں کیا بلکہ خود اللہ کی ذات اقد س کے منکر ہوتے چلے گئے ،لہذا کسی نے چاند کو پوجنا شروع کیا ،کسی نے سورج کو ،کسی نے ساروں کو ،کسی نے سورج کو ،کسی نے ساروں کو ،کسی نے ساروں کو ،کسی نے بخر و حجر کو ، اور کسی نے بچھڑے اور گائے کی عبادت کو اجر و ثواب کا باعث سمجھا اور انہیں زائل اور مٹ جانے والی اشیاء کو اپنا آتا اور اپنا دیوتا مانا ، دوسری طرف ایک گروہ ہیں جن کی بہچان اور کے مکمل نظام اور احکامات پریقین کامل رکھتا ہے ، یہ دوشتم کے گروہ ہیں جن کی بہچان اور معرفت آسان و ہمل ہے اور یہ دونوں واضح ہیں ۔

اہل تو حیداور اہل ایمان کے لئے اللہ رب العالمین نے فرمایا:

''بینک اہل ایمان اور نیک اعمال کرنے والے حضرات کے لئے بطور مہمان نوازی جنت کے باغات ہو نگے ، جن میں وہ ہمیشہ رہیں گے اور وہاں سے مکان بدلنانہیں جا ہیں گے'۔

"ان الدين آمنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنت الفردوس نزلا، خالدين فيها لا يبغون عنها حولا".
(سورة الكهف، آيت ١٠٧)

اور بھی کئی مقامات پرایمان والوں کے لئے ہمیشہ ہمیشہ کے انعامات کا تذکرہ فرمایا گیا ہے۔ دوسری طرف خاسرونا کام گروہ کے متعلق ہمیشہ ہمیشہ کی نا کامی کا بھی قرآن پاک نے سراختا اور وضاحتا اور تفصیلا ذکر فرمایا ہے ،سواللہ تعالی کا ارشاد ہے:

#### محدثین کے ہاں فقداور فقہاء کی اہمیت

"آپ کہہ ویجئے کہ کیا ہم تمہیں ان لوگوں کے بارے میں بتائیں جواعمال کے کیا ظ سے بڑے نقصان میں ہیں ،وہ لوگ جن کی دنیا میں کوشش برباد ہوگئی ، اور وہ پیہ خیال کرر ہے ہیں کہوہ اچھے کام کرر ہے ہیں ، پیروہ لوگ ہین جنہوں نے اینے بروردگار کی نشانیوں اور اس کی ملاقات کا انکار کیا، لہذا ان کے اعمال ضائع ہو گئے اور ہم ان کے کئے قیامت کے دن کوئی وزن قائم نہیں كريں گے، بيان كى سزاہے جہنم ،ان كے كفر کے سبب اور انہوں نے ہماری آیات اور ہمار ہےرسولوں کو نداق بنایا''۔

"قل هل ننبئكم بالأخسرين أعمالا، الذين ضل سعيهم فى الحيوة الدنيا وهم يحسنون انهم صنعا، اولئك الذين كفروا بأيات ربهم ولقائه فحبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنا، ذلك جزائهم أياتى ورسلى هزوا". اياتى ورسلى هزوا".

اب چونکہ انسان میں شرکا مادہ بھی ہے اس لئے ایک تیسرا گروہ بھی ہر دور میں رہا اور وہ بھی تا قیامت رہے گا اور وہ اہل نفاق ومنافقین کا گروہ ہے جس کی بہچان بذریعہ وحی نبی کریم علیہ الصلوٰ قوالسلام کے زمانہ کمبارک میں تو ممکن تھی ،لیکن اب مشکل ہوگئ اسلئے کہ منافق تو ہوتا ہی وہ ہے جو اہل اسلام کے سامنے اسلام کا اظہار کرتا ہے لیکن دل میں در حقیقت کفر و شرک اور اہل کفر کی محبت رکھتا ہے اور اس کے دل میں ان کی تہذیب و تمدن اور ان کی ثقافت کی محبت گھر کی ہوئی ہوتی ہے ، ایسے گروہ کا انجام بھی اللہ رب العزت نے اور ان کی ثقافت کی محبت گھر کی ہوئی ہوتی ہے ، ایسے گروہ کا انجام بھی اللہ رب العزت نے بڑی ہی صراحت اور نہایت ہیبتنا ک انداز میں فرمایا ہے ، ارشاد باری ہے :

كەمناققىن جہنم كےسب سے كھٹيا ورسب سے برتر مقام ميں ہوں گے۔

تو یہ طبقہ اہل نفاق کا وہ طبقہ ہے جس نے ہمیشہ اسلام اور اہل اسلام کے اندر رخنے ڈالے، ان میں تفریق اور خلفشار وانتشار کا سبب ہے رہے اور فتنہ پرسی گویا ان کی گھٹی میں رہی اور ان کی شریا نوں میں تہدی مجدی الدم خون کے دورانیہ کی مانندوہ فتنے دوڑتے اور چکرلگاتے رہے۔

بہر حال ہر دور میں فتنے آتے رہے ، کہیں جھوٹے مدعیان نبوت آئے ، کہیں منکرین زکوۃ کا فتنہ آیا، کہیں خارجیت کا فتنہ اور کہیں فتنہ اعتزال اور کہیں تشیع اور دیگر بدعات ومحد ثات کے فتنے رہے ، جو نبی علیہ الصلوۃ والسلام کی حدیث مبارک کی غمازی کررہے ہیں:ستکون فتن کقطع اللیل المظلم (۱) ،'' قرب قیامت میں رات کے اندھیروں کی مانند پے بہ پے فتنے ہوں گے'، کہ جس طرح رات کی اندھیری مسلسل برھتی ہی رہتی ہے اسی طرح فتنوں کی کثرت ہوگی ، یہ وہی دور ہے جس سے میں اور آپ گرزر ہے ہیں ۔ آج اسلام کی طرف نسبت رکھنے والے بعض گروہ امت کے لئے فتنہ بن گئے ہیں ، ان میں ایک ایسا گروہ بھی پنپ رہا ہے اور پروان چڑھ رہا ہے جوا پنے کوسلنی کہتا ہے اور اپنی نسبت حدیث کی طرف کرتا ہے اور بی ثابت کرنا چا ہتا ہے کہ حدیث کو اور اسکے مجموعے کو ہم ہی شمجھے ہیں باقی سب کے سب معقولی ہیں ، اہل الرائی ہیں اور ہم منقولی ہیں ، اہل الرائی ہیں اور ہم منقولی ہیں ، اہل الرائی ہیں اور ہم منقولی ہیں اور اہل حدیث ہیں۔

اللہ نے جہاں دیگرفتنوں سے نمٹنے کے لئے مختلف افراد کومنتخب فر مایا اوران فتنوں سے مٹنے کے لئے مختلف افراد کومنتخب فر مایا اوران فتنوں سے مقابلہ کے لئے کھڑا کیا جوافراد ابتداء خطبہ میں ذکر کی گئی حدیث کے مصداق ہیں ، کہ: ہر دور میں اس علم کے ، اس دین کے حامل ایسے افراد ہوں گے جو عادل اورامانت دار ہیں ، جو

(۱) و یکھئے صحیح مسلم ،حدیث ۱۸۶

#### محدثین کے ہاں فقداور فقہاء کی اہمیت

غلوکرنے والوں کے غلواوران کی تحریفات کودین سے چھانٹتے رہیں گے،اور باطل پرستوں کے فریب اوراغلاط کو دورکرتے رہیں گے اور جاہلوں اوران پڑھلاگوں کی غلط تا ویلات کی نفی کرتے رہیں گے،توبیتین کام ان منتخب افراد کے ہوں گے اور ایسے ہی افراد کو اللہ تعالی قیامت تک پیدافر ما تارہے گا،سواس طرح اس نام نہادسلفیت کے لئے اللہ نے ہندوستان میں حضرت مولا نا عبدالحی لکھنوی و دیگر علماء کو پیدا فرمایا اور پاکستان میں بھی حضرت مولا نا محراز خان صاحب صفدر دامت برکاتہم اور حضرت مولا نا محمد امین اکاڑوی کو جہلاء کی غلط تشریحات سے خمٹنے کے لئے وجودعطافر مایا ہے جوحضرات صرف فقہ ہی نہیں بلکہ صدیث اور رجال حدیث اور رجال حدیث اور رجال حدیث اور رکھتے ہیں۔

اب اس دور میں بھی نام نہادسلفیت تفریق وانتشار کا سبب بنی ہوئی ہے جوفقہاء
کی مدون فقہ کو جس کو بڑے بڑے محدثین امام تر مذی ،امام طحاوی اور دیگر حضرات محدثین رحمہم اللہ تعالی سلیم کرتے رہے اور اس کو اپنی آئھوں سے لگائے رہے نام نہادسلفی اس کے منکر ہی نہیں بلکہ فقہ کو اور ائم اربعہ کی تقلید وا تباع کو بدعت و شرک سے تعبیر کرتے ہیں اور صرف یہی نہیں بلکہ ائمہ میں خاص طور سے امام اعظم ابو صنیفہ سے شخت نفرت کا اظہار بھی کرتے ہیں اور نہایت ہی ہے اوبی کے الفاظ استعال کرتے ہیں ،صوفیاء کرام کو نعوذ باللہ مبتدع اور مشرک سجھتے ہیں۔

ادب کی اسلام میں بڑی اہمیت ہے جس کی خود نبی کریم اللہ نے تعلیم وترغیب فرمائی ہے، فرمایا: لیس منا من لم یرحم صغیرنا ولم یوقد کبیدنا (۱)، وہ خص ہم میں سے ہیں جو ہمارے چھوٹوں پر شفقت نہ کرے اور بڑوں کی تعظیم اوران کا ادب نہ کرے۔

<sup>(</sup>۱) صدیث متعدد طرق سے ثابت ہے ، تر فدی کی ایک روایت میں "لم یعوف شرف کبیرنا"

ومن يعظم شعائرالله فانها من تقوى القلوب ،قرآن كريم نے شعائر الله کی عظمت اور اس کے ادب کو بیان کیا ہے اور اس کی تعظیم اور اس کے ادب کوتفوی قرار دیا ہے تو گو یا معظم اور ادب کرنے والا اللہ کے ہال متقی ہوگا الیکن نام نہادسلفیوں نے تو ہے ادبی کی حد کردی کہ پیروں کو بیت اللہ شریف کی طرف پھیلا نا مصحف کریم کو زمین پر رکھنا، کتب احادیث کوزمین پررکھ کر پیر پھیلا کران کا مطالعہ کرناا کا برعلماء کی تضحیک اوران کا تمسخرواستهزاءاورائمه مجتهدين وفقهاءكرام كى توبين وتنقيص حتى كة كفيرنجمي ان كاشيوه ہے، یمی وہ ہے ادبیاں ہیں جن کی وجہ سے وہ دین کی حقیقت سے ناواقف ہی تہیں بلکہ اللہ رب العالمين نے ان ہے مل کوسلب فر ماليا ہے ، اب جب كه نام نہادسلفيہ نے فقہ اور فقہاء كرام کی تو بین کا باب کھول رکھا ہے اور ان کی اہمیت کو اس دھرتی سے مٹانے کے دریے ہیں تو ہمارے علماء دیوبندنے ہندوستان میں اس کے سدباب کے لئے ایک جلسہ منعقد فرمایا جس میں ہندوستان کے اکابرعلماءجلوہ افروز تنصان مین ایک عالم جلیل جو واقعۃ حضرت مولاً نا سید ابوانحن علی صاحب ندوی قدس سره کاعملی نمونه بین اور ایک محدث ، ایک فقیه ، ایک مؤ رخ ،ایک مفسر،ایک صوفی باصفا،اورایک کامیاب مدرس ومعلم کامرتبدر کھتے ہیں ،جن کا شار حضرت مولانا سيد ابوالحن على ندويٌ اور خود اينے والد حضرت مولانا طاہر صاحب سهار نپوریؓ (خلیفه حضرت شیخ الحدیث مولا نامحمر زکریا صاحبؓ) اور حضرت مولا نا سید شاه تفیس الحسینی صاحب دامت برکاتهم کےخلفاء میں ہوتا ہے،اللّٰہ کی طرف سے ان کوعر بی زبان میں بھی خصوصی صلاحیت اور ملکہ حاصل ہے، وہ حضرت مولانا سیدمحمرسلمان انحسینی صاحب ندوی مدظله بین وه دیگرعلماءملت کی طرح رسول پاکستگیایی صدیث من پیرد الله به خير ا يفقهه في الدين (١) كمصداق بين كمالله جم كرماته خيركثيركا

<sup>(</sup>۱) و یکھئے بخاری محدیث نمبر- اے

ارادہ فرما تا ہےتو اسے دین کی سمجھ عطا کرتا ہے ، جس سمجھ کے ذریعہ وہ امت کی رہنمائی کرتا ہے اور حق کی طرف دعوت دیتا ہے۔

بہر حال مولا نا دامت برکاتهم جہاں حضرت مولا ناسید ابوالحس علی صاحب ّاور شخ عبد الفتاح ابوغدہ و دیگر اکا برکی صحبت سے سرفر از ہوئے ، اور شرف تلمذ حاصل فر مایا ، و ہاں وہ ان کے معتمد اور منظور نظر بھی رہے اور اس دور میں حضرت اقد س سید شاہ فیس الحسینی صاحب دامت برکاتهم و دیگر علاء عرب وعجم ان کے گرویدہ ہیں اور ان کا ایک مقام عز و شرف ہے۔

حضرت مولانا موصوف نے اس جلسہ میں '' فقہ اور فقہاء کی اہمیت' سے متعلق تقریر فرمائی ، بیتقریر صرف مؤثر ہی نہیں بلکہ موضوع کے لحاظ سے نہایت مدل ومبر ہن مقالہ بن گیا ، جس نے نام نہادسلفیوں کی کم علمی اور ان کے دین میں عدم تفقہ کوخوب واضح کیا ہے۔

یہ تقریر کیسٹ کی شکل میں مجھ تک پنجی ، سننے کے بعد احقر نے اس کی اشد ضرورت محسوس کی کہ یہ کتا بی شکل میں آ جائے ،احقر نے اس تقریر کواوراتی میں منتقل کرنا شروع کیا اور ساتھ ساتھ یہ کوشش رہی کہ مقرر موصوف کی ہر بات سپر دقام ہوجائے ،البتہ مکررات کو حذف کر دیا ، نیز چونکہ اسے کتا بی شکل دینا تھا اس لئے احقر نے اپی شجھ کے مطابق عنوانات بھی قائم کر دیئے کہ عنوان دیکھتے ہی قاری کے ذہن میں مضمون کا مغز اور اس کی پچھ نہ پچھ حقیقت واضح ہوجائے ،اس کارِ خیر میں ہمارے دود بنی بھائی مولوی فاروق نیپالی اور مولوی محمد رمضان نیپالی شریک ہیں کہ مجھ تک انہوں نے کیسٹ فاروق نیپالی اور مولوی محمد رمضان نیپالی شریک ہیں کہ مجھ تک انہوں نے کیسٹ عطافر مایا ہے اس طرح ان کی اس تقریر کو بھی قبولیت اور نفع کا سبب بنائے اور احقر کی عطافر مایا ہے اس طرح ان کی اس تقریر کو بھی قبولیت اور نفع کا سبب بنائے اور احقر کی

#### محدثین کے ہاں فقداور فقہاء کی اہمیت

اس حقیر کوشش کو قبول فرمائے اور ان بعض ناوان سلفیہ کو ہدایت نصیب فرمائے جن کا تذکرہ اس کتاب میں اصلاح کی غرض سے کیا گیا ہے۔ اصل بیہ ہے کہ جمہور کے ساتھ تعلق جوڑا جائے ، اور خار جیت اور اعتز ال کے راستہ سے کنارہ کش ہوا جائے ، ضداور ہمٹ دھری سے بچا جائے ، کبی باعث نجات اور سبب اجروثو اب ہے۔ و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين و ما توفيقی الا بالله علیه توکلت و الیه انیب

سیر عتیق حسن بن حضرت مولا ناسیدر شیدالحسن صاحب جامع مسجد نیوٹا وُن (بنوری ٹاون) بروز جعہ ۲۵ رہے الاول ۲۳۳ ا

#### بسم الله الرحس الرحيم

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونؤ من به ونتوكل عليه ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئآت أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلله فلا هادى له ، ونشهد أن لا اله إلا الله وحده لاشريك له ، ونشهد أن سيد نا ومولانا محمدا عبده ورسوله ، صلى الله تعالى عليه وعلى اله أصحابه وأزواجه وذرياته وأهل بيته وبارك وسلم تسليما كثيرا كثيرا.

اما بعد: ﴿فاعوذ بالله من الشيطن الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم . يا أيها الذين امنو ا أطيعو ا الله وأطيعوا الرسول و أولى الأمر منكم فان تنازعتم في شي فردوه الى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الاخر ذلك خير واحسن تأويلا ﴾(١).

وقال تعالى: ﴿ ومن يشاقق الرسول من بعد ماتبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ماتولى ونصله جهنم وساءت مصيرا ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿وكذلك جعلناكم امة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿ كنتم خيراً مه أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتومنون بالله ﴾ (٤).

<sup>(</sup>۱) سورة النساء، آيت ۵۹ (۱) سورة النساء، آيت ۱۱۵

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، آيت ١٣٣ (٣) سورة آل عمران آيت ١١٠

وقال سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم: عليكم بستنى وسنة الخلفاء الراشدين المهديين عضوا عليها بالنوا جذ (١).

وقال صلى الله عليه وسلم: ان الله سيبعث على رأس كل مائة سنة من يجدد لهذه الامة أمر دينها (٢).

وقال صلى الله عليه وسلم: لا تزال طائفة من امتى ظاهرين على الحق لايضر هم من خذلهم الى قيام الساعة، اوكما قال صلى الله عليه وسلم (٣).

علماء كامقام اوران كى ذمه دارى

گرامی قدرعلاء ملت: آج جس اہم ترین موضوع کے تحت اس اجلاس کا انعقاد ہور ہاہے جس میں آپ تشریف لائے ہیں اور سرجوڑ کر بیٹھے ہیں اس کا ایک مقصدیہ ہے کہ ایک نہایت ہی اہم اور حساس موضوع ہے متعلق معیار حق سامنے لایا جائے جس سے امت کے تمام افراد کو مطلع کیا جائے ، ہر انتشار اور ہر رخنہ کے دروازہ کو بند کر دیا جائے ، اصلاح کے اس عمل کو اختیار کیا جائے جس کی ہر دور میں امت محتاج رہتی ہے۔

آپ حضرات کا یہاں پرتشریف لا نا اور اس وقت فکر مند ہوکر بیٹھنا اس بات کی دلیل ہے کہ آپ واقعنا امت وسط اور خیرامت کی نمائندگی فرماتے ہیں آپ کو وراثت رسول اور نیابت رسول کا منصب سونیا گیا ہے۔

ان العلماء ورثة الانبياء وان الانبياء لم يورثوا دينا را ولا درهما ولكن ورثوا العلم فمن اخذه اخذه بحظ وافر (٣).

<sup>(</sup>۱) دیکھئے کتب اسنن، بالخصوص سنن ابوداؤد ،حدیث ۲۰۲۸ (۲) دیکھئے سنن ابوداؤد کتاب الملاحم، حدیث ۲۴۷ (۲) دیکھئے سنن ابوداؤد کتاب الملاحم، حدیث ۲۴۷،۱۵۱ (۳) دیکھئے صحیح مسلم حدیث ۲۴۷،۱۵۱ (۳) دیکھئے مسلم حدیث ۲۴۷،۱۵۱ (۳) ابن ماجہ، حدیث ۲۲۳، حدیث حسن ہے،المقا صد الحسنہ از امام سخاوی، حدیث ۲۰۳۵

وقد ورد فی بعض الاحادیث علماء امتی کانبیاء بنی اسرائیل (۱).

علاء امت کا مقام بہت نازک ہے اور ان کی ذمہ داری بہت بڑی ہے آپ جس دین متین کی نمائندگی کرتے ہیں اس کے بارے میں ہم اور آپ اور ہر خاص وعام بیہ جانتا ہے کہاس کا نام اسلام ہے:

"ان الذين عند الله الاسلام". وين الله كنزوكي صرف اسلام ب

اور بہ بھی تقریبا ہر خاص وعام جانتا ہے کہ اس دین کے علاوہ کسی اور دین کو اختیار کرنے کی کوئی گئجائش نہیں ہے اس دین کے ساتھ کسی دوسرے دین کا امتزاج ،اسے چھوڑ کرکسی اور دین کو اختیار کرنا اللہ کی بارگاہ میں ہرگز قابل قبول نہیں ہے

جو بھی اسلام کے علاوہ کسی دین کا طلب گار ہوگا، اس سے اس کو ہرگز قبول نہیں کیا جائے گا، اور وہ آخرت میں خسارہ اٹھائے گا۔

"ومن يبتغ غير الاسلام دينا فلن يقبل منه وهو في الاخرة من الخاسرين".

(سورة آل عمران، آيت ٥٨)

جس دین مین کی نمائندگی آپ اور جم کررہے ہیں، جاہلیت کے اس ماحول میں جوچھٹی صدی مسیحی کی جاہلیت سے کمتر نہیں ہے بلکہ اس سے فزوں ترہے، وہ جاہلیت پھر بھی محدود تھی، اس کے اثر ات جزیرۃ العرب میں اور دنیا کے بعض دیگر مما لک میں محسوں کئے جاتے سے لیکن پھر بھی وہ محدود تھے ان کے بارے میں قرآن پاک نے تصویر پیش کی تو اس طرح: ظہر الفساد فی البر والبحر خشکی اور تری میں بگاڑ غالب آگیا "ظہر الفساد فی البر والبحر

(۱) حدیث متن کے الفاظ کے اعتبار سے سیج نہیں ہے، لیکن معنی ثابت ہے ( کشف الخفاء ، مجلونی )

لوگوں کے ہاتھوں کے کرتو توں کے نتیج میں تا کہ اللہ تعالی ان کی (بد) عملیوں (کی سزا) کا مزہ انہیں چکھادے،شایدوہ واپس پلتیں

بماكسبت ايدى الناس ليذيقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون".

(سورة الروم، آيت اسم)

تو جوفساداس وفت چھٹی صدی عیسوی کی جاہلیت میں پیدا ہوا تھا اس پرقر آن پاک میں تبھرہ کیا گیا،تو فرمایا گیا،کہ بحروبر میں انسانوں کے کرتو توں کے نتیجہ میں فساد غالب آگیا ہے،لیکن موجودہ دور میں بیفساداور کرپشن صرف بروبح میں نہیں ہے بلکہ فضا میں بھی ہے، بیاڑ بھی رہاہے، تیر بھی رہاہے، رینگ بھی رہاہے، چل اور دوڑ بھی رہاہے، خشکی بھی اس سے بھری ہوئی ہے، اور سمندر بھی ، اور فضائے بسیط بھی ، ایک الیمی جاہلیت میں ظاہر ہے کہ وارثین انبیاءکو وہی کام انجام دینا ہے جسے انبیاءکرام اینے دور کی جاہلیت سے مقابلہ کرتے ہوئے انجام دیتے رہے۔حضورا کرم کیلیٹے اللہ کے اول اور آخر مذہب ''الاسلام'' کے نمائندہ تنے وہ اسلام کے باتی اورمؤسس نہیں تنے، اسلام کے موجد و مبتدع نہیں تھے بلکہ فی الحقیقت اس کے مکمل متم تھے اور جو کام انبیاء کرام نے ایک خاص منزل تک پہنچا کر جھوڑا تھا، اس کی سمیل آ ہے تھلیلتے نے فرمائی، لیعنی وین کی جس عمارت کی تغمیرانبیاء نے کی تھی اس میں ایک اینٹ کی جگہ باقی تھی اس اینٹ کوحضورا کرم خاتم النبین حضرت محمصطفیٰ علی فی نے آکرر کھ دیا اور عمارت مکمل ہوگئ **فسانسا اللبنة** الاخيرة وانا خاتم النبيين . (١)

آدم علیہ السلام سے حضرت علیلی علیہ السلام تک سب کے سب اسلام کے علمبردار،اسلام کے نمائندہ،اسلام کے ترجمان تھے۔خدا کا ندہب کسی دور میں تبدیل نہیں

<sup>(</sup>۱) د میکھئے سیح البخاری حدیث ۳۵۳۵

ہوتااس کے ندہب کا بنیا دی تقاضہ عبادت وعبدیت ہے۔

"وما خلقت الجن والانس مين نے جنون اور انسانوں كوعبديت الاليعبدون".

كے لئے پيداكيا۔

(سورة الذاريات، آيت ٥٨)

یمی سب کامذہب رہا ہے اور یہی وہ بندگی اور یہی وہ نظام ہے جس کا تھم خدا تعالی نے تمام انبیاء کوفر مایا تھا اور پھر آخری نبی کو بیٹھم دیا گیا تھا کہ وہ اس عبودیت کی تھیل فر ما ئیں۔

"شرع لكم من الدين ماوصى النافة اليك كا (وه نظام) جارى فرمايا ، جس كى وما وصيد الله البداهيم وصيت النافة حكى كا يغام تهمين ويا كيا، اورجس كا تقيموا كا يغام تهمين ويا كيا، اورجس كا تقين ولا تتفرقوا فيه".

الراهيم اورموك اورعيني كومم نى كى كه اطاعت وعبديت كنظام كوقائم كرو، اطاعت وعبديت كنظام كوقائم كرو،

ا قامت دین کی ذمہ داری تمام انبیاء کوسونی گئی تھی اوریہی وہ ذمہ داری تھی جو آ خری نبی کو جو سے کی کوششوں کامحور آ خری نبی کو بھی سونی گئی بیہ ذمہ داری ایک ائیا قدر مشترک ہے جوسب کی کوششوں کامحور ہے اور کوئی بھی اس سے مشتنی نہیں۔

اوراس میں گروہ بندی مت کرو۔

بال شریعت اورمنهای میں فرق رکھا گیا ہے" لکل جعلنا منکم شرعة ومنهائ الکن اقامت دین میں کوئی فرق نہیں ،عبریت اورعبودیت میں کوئی فرق نہیں ، الدینونة لله والدینونة لله والدینونة لله والدینونة الله والدینونة و میں کوئی فرق نہیں ہے وہ میں کوئی فرق نہیں ہے جو بھی ہلائی نہیں جا سکتی یہ مقصد تخلیق آ دم اور مقصد تخلیق ذریت آ دم ہے" شریعت "

### محدثین کے ہاں فقہ اور فقہاء کی اہمیت

اور''منہاج'' میں ضرور فرق رکھا گیا ہے اور'' شریعت' نام ہے قوانین کا اور'' منہاج'' نام ہے قوانین کے طریقہ کار کا، قوانین کے نفاذ کے وسائل وآلات کا، قوانین میں تبدیلی اللہ تعالی نے اپنی حکمت عظیمہ کی بنیاد پر جب جا ہی فرمائی

> "يمحوالله مايشاء ويثبت وعنده ام الكتاب".

اللہ تعالی جس کو جاہتا ہے مٹاتا ہے اور جس کو جاہے باقی رکھتا ہے، اور اس

(سورة الرعد، آيت ٣٩)

کے پاس مرکزی کتاب ہے۔

جس نبی کے ذریعہ اس کی امت کو جو جاہے احکامات دیئے اور پھر جب جاہا ا

ان میں تبدیلی فرمادی :

ہم جوآ یت بھی ہٹاتے ہیں یا بھلاتے ہیں اس جیسی عطا ہیں اس سے بہتر یا اس جیسی عطا کردیتے ہیں ، کیاتم نہیں جانے کہ اللہ تعالی ہی کی بادشاہت آ سانوں اور زمین میں ہے، اور اللہ کے علاوہ تہاراکوئی کارسازاور مددگار نہیں۔

ماننسخ من آية اوننسهانأت بخير منها أومثلها ألم تعلم أن الله على كل شى قدير ألم تعلم أن الله له ملك السموات والارض ومالكم من دون الله من ولى ولا نصير".

(سورة البقرة آيات ١٠٧٠١٠٦)

ناسخ ،الله، اور شارع ، الله ، اور ماحی ، الله ، اور مثبت الله ، الله کے ہاتھ میں سارے تصرفات ہیں ،وہ جب جا ہے اپنا کوئی تھم منسوخ کرد ہے۔

بہرحال اس دین کا قافلہ آگے بڑھتا گیا یہاں تک کہ بید دین اس منزل کو پہنچا جس منزل تک پہنچانے کے لئے قافلہ سالاروں کو ہمیشہ بھیجا گیا اوران کے پیچھے قافلوں کو چلا یا گیا اس کی تنجیل ججۃ الوداع میں عرفات کے میدان میں ہوئی اور یوں فرمایا گیا:

﴿ اليوم اكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الاسلام دیسنسا﴾ (۱)۔ بیہاں آکرا کی الی آخری منزل آگئی جس کے بعد شریعت کی کوئی منزل تہیں، پہاڑ کی وہ ہمالیائی چوتی آگئی جس کے بعداب کوئی چوتی نہیں،اب اس کا تحفظ،اسی کی تجدید، اس کی تبلیغ ،اس کی دعوت ،اس کا نفاذ ،اوراس کے عطا کردہ نظام کے افہام تقہیم اوراسی نظام کی خاطراقتدار وسطوت اورسلطنت وشوکت اور پھراس کاعبدیت کے لئے استعال، بس يمي كام ره گيا، يميمشن ره گيا ﴿تركت فيكم امرين لن تضلوا ما تمسكتم بهما كتباب الله وسنتى ﴿ ٢) كتاب الله التداور سنت رسول عليه يدو بنیادیں ہیں جن کوحضور علیہ نے اس امت کے لئے جوخاتمۃ الامم ہے جھوڑ دیا ہے اور ظاہر ہے کہ نبوت محمری کاتعلق ساری انسانیت سے ہے اور اس امت کاتعلق بھی ساری انسانیت سے ہے،حضور اکرم علیہ کی رسالت کی عمومیت کا کہیں یوں اعلان فرمایا گیا: ﴿ وما ارسلناك الارحمة للعالمين﴾ (٣) كبيل يول فرمايا كيا: ﴿ قل يا ايها الناس انى رسول الله اليكم جميعا ﴾ (٣)-

اورتمام انبانوں کو مخاطب فرما کران پرذمہداری ڈالی گئی ﴿ یہا آیھا الناس اعبدوا ربکم ﴾ بین ایک طرف بنیادی سرچشے اور مصادر اور ما خذمتعین کردئے گئے کتاب اللہ اور دوسری طرف ان کی عمومیت اور پوری انبانیت کتاب اللہ اللہ علیہ اور دوسری طرف ان کی عمومیت اور پوری انبانیت سے ان کے خطاب کا اعلان کردیا گیا۔

أولوالا مراوران كى اطاعت قرآن وحديث كى روشنى مين:

الله ورسول كى اطاعت كے ساتھ اولوالا مركى اطاعت كا تھم بھى قرآن ياك ميں

<sup>(</sup>۲) موطاامام مالك، كتاب القدر، حديث

<sup>(</sup>١) سورة المائدة

<sup>(</sup>٣) سورة الاعراف، آيت ١٥٨

<sup>(</sup>٣) سورة الانبياء، آيت ٢٠٠

دیا گیاجس کی اطاعت الله ورسول کی اطاعت کے تابع اور شمنی ہے، ارشاوفر مایا گیا:

﴿ يَا ايها الدّين آمنوا اطبعوا الله واطبعوا الرسول واولى الامرمنكم ﴾ (۱) اسايمان والو! اللهى اطاعت كرواور يغيم كى اطاعت كرواور جوتم مين اولا الامربين ان كى اطاعت كرور

اولوا الأمر اصلاوہ لوگ ہیں جو'اولوالدین' ہیں، الأمردین کے عنی میں بھی آتا ہے اوراس حکم واقتدار کے معنی میں بھی جودین کے تابع ہو۔ حضرت عائشہ صدیقہ کی حدیث بھی ہے:

"من أحدث في أمر نا هذا ماليس منه فهو رد (٢) يعنى من أحدث في "ديننا" ماليس منه فهو رد .

اولوا الأمر كيونكهاولوالدين بين، لهذادين كيؤمهدارول كى اطاعت كرواور دين والول مين سب سے زيادہ ابميت ان كو حاصل ہے جو الخلفاء الراشدون بين كه وہ اولول مين سب سے زيادہ ابميت ان كو حاصل ہے جو الخلفاء الراشدون بين كه وہ اولول الأمر كاعلى ترين طبقه كي نمائندہ بين اور اللہ تعالى نے ان كو وہ افتد ارعطافر مايا ہے جس كا مقصد بى ہے كہ وہ اطاعت الى اور اطاعت نبوى كے نظام كونا فذكر دين لهذا ان كو جو توت وسلطنت دى جاتى ہے وہ اسلئے دى جاتى ہے دى جاتى ہے وہ اسلئے دى جاتى ہے :

﴿الذين ان مكناهم في الارض أقاموا الصلوة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الامور ﴿(٣)

جن کوہم زمین میں اقتدار دیتے ہیں وہ نماز قائم کرتے ہیں اور زکوۃ اداکرتے ہیں، اور بھلائی کا حکم دیتے ہیں اور برائی سے روکتے ہیں، اور تمام امور کا انجام اللہ کے دست تصرف میں ہے۔

(۱) سورة النساء، آیت ۵۹ (۲) صحیح البخاری، حدیث ۲۲۹۷ (۳) سورة الج، آیت اس

توجن توجی تو کمین فی الارض عطافر مائی جاتی ہے وہ اول وا الأمر کا علی طبقہ کے لوگ ہوتے ہیں یعنی: المخلف اول السدون، الامراء الداشدون، الحکام الراشدون، الولاۃ الراشدون لہذاسب سے پہلے ان کی بات مائی جائے اور پھر درجہ بہاں تک کہ محلّہ کے ایک مولوی کی بات بھی مائی جائے اگر واقعۃ اس کے پاس علم صحیح علم نافع اور ممل صالح ہے اس سے متعلق فر مایا گیا: ﴿ فَ اسْتَلُوا اهل الذكر ان کنتم لا تعلمون ﴾ (۱) جن کو سبق یا د ہے ان سے پوچھو۔

"الذكر" سے مرادیا در کھنا ہے، تو جولوگ علم سیح یا در کھتے ہیں بیغیٰ جن کاعلم شخصر میں اجھوں

ہےان سے پوچھو:

﴿ فاسئلوا اهل الذكر ﴾ پوچھواس سے جسے احكام شريعت يادوم شخضر ہيں ،
گوياس ميں اشاره يہ بھی ہے كہ صرف علم مشخضر نہ ہو بلكة مل بھی مشخضر ہو يا دالہى اس كے قلب ميں ہو، معرفت ربانی كا نور اس كے چبرے سے جھلكتا اور اس كی پيشانی پر درخشاں ہو، یعنی وہ اس كی بھی مثال ہو ﴿ انْ مَا يَخشَى الله مِن عباده العلماء ﴾ درخشاں ہو، یعنی وہ اس كی بھی مثال ہو ﴿ انْ مَا يَخشَى الله مِن عباده العلماء ﴾ درخشاں ہو، یعنی وہ اس كی جشیت فی الحقیقت انہیں لوگوں میں ہوتی ہے جوصاحب علم نبوى ہوتے ہیں۔

سیسب لوگ اپنی حیثیت کے اعتبارے اول والی میں داخل ہیں۔ ﴿ اطیب عبوا الله واطیع والله والله

(۱) سورة النحل، آیت ۳۳ (۲) سورة فاطر، آیت ۲۸ (۳) سورة النساء، آیت ۵۹

﴿فَانَ تَنْازَعْتُمْ فَي شُنَّى فَردُوهُ الَّى الله والرسول﴾ (١) والمراد بالرد الى الله، الردالي كتاب الله عزوجل، والمراد بالردالي الرسول، الردالي 

جب آپ علی کمریند منوره میں یا جزیرة العرب کے کسی بھی خطه میں موجود تھے تو"رد إلى الرسول" كاليمطلب تفاكراً بيعليك كي ماس مقدمه ليجايا جائه السيطيك کے حضور میں بات پہنچائی جائے ، فریقین آپیلیسے کے پاس حاضر ہوں اور آپیلیسے کے پاس حاضر ہوکر جو فیصلہ بھی در باررسالت سے صادر ہوجائے اس کوقبول کریں بغیرِ اس کے کہان کے دل میں ادنیٰ تنگی بھی یائی جائے۔

''آپ کے رب کی قسم بیالوک مومن نہیں "فللا وربك لايومنون حتى ہوسکتے جب تک کہ اینے تمام تنازعات ، يحكموك فيما شجر بينهم خصومات اورجھگڑوں میں آپ کوحکم اور قاضی ثم لا يجدوا في انفسهم نہ مان لیں، پھراس کے بعد جو بھی فیصلہ آپ حرجا مما قضيت ويسلموا کی طرف سے ہواس کوشکیم کریں اور دل میں تسليما". اس سے متعلق ادنی تنگی بھی محسوں نہ کریں'۔

ای میں راحت محسوں کریں ،اسی میں عزت محسوں کریں ،غرض کہ کتاب اللہ اور سنت رسول الله صلی الله علیه وسلم دونوں کو ماً خذ بنا یا گیا کین اسی کے ساتھ ساتھ "ا**ولــوالامـ**ر"جوكتاب الله اورسنت رسول الله كے نمائندگان ہیں ،ان كو بھی ايك مصدر وماً خذ کی حیثیت دی گئی تعنی ان کے تہم و تنفیذ کے لئے ان کی طرف رجوع کیا جائے گا کیونکہ کتاب اللہ ہوا میں نہیں رہتی ،سنت رسول اللہ فضاء میں معلق نہیں ہے بلکہ کتاب اللہ

(سورة النساء، آيته ٦)

<sup>(</sup>۱) سورة النساء، آيت ۵۹

اورسنت رسول الله کے علمبردار ہیں انہی کا تذکرہ کرتے ہوئے بیہ بات فرمائی گئی:

﴿ومن يشاقق الرسول من بعد ماتبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين ﴾ (١). غير سبيل الصحابة ...غير سبيل التا بعين وغير سبيل التابعين وغير سبيل الائمة المجتهدين والمحدثين الاجلة الكرام.

﴿ومن يشاقق الرسول من بعد ماتبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ماتولى ونصله جهنم وساء ت مصيرا ﴾.

جو پیمبرے جھڑا کرے گا، پیمبرے بھٹے گااور کٹے گا جبکہ ہدایت اس کے سامنے تکل چکی ہےاورمومنین کے راستہ سے ہٹ کرکسی دوسرے راستہ کواپنائے گا تو اس کوہم ای رخ پر چلائیں گے اور جہنم میں حھلسائیں گے۔صرف اتنانہیں کہدیا گیا کہ'' بیٹمبرے كشے گا''، اگر كتاب الله اور سنت رسول الله عليك ، بس يمي دو چيزي بهوتيں اور ان دونوں کے حاملین اوران کے علمبرداروں کا قہم اور اس قہم کی تطبیق مقصود نہ ہوتی اور دین کو اس کے ساته ندجوڑا جاتا توبس اتنا کہا جاتا: ﴿ من يشاقق الرسول من بعد ما تبين له السهدى نوله ما تسولى .... ﴿ الْحُ ، لِيَن بات يهال يرد كَيْ بَيْن ، بات آكے برخي ، اور بیکها گیا کہ جو پیغمبر سے کٹے گااور بھٹے گااور''المئومنین' کے راستہ کو چھوڑ کر دوسراراستہ اختیار کرے گاتو ہم اسے جانے دیں گے جدھروہ جارہا ہے اور اسے جہنم میں حھلسادیں گے۔ الله كهال جروفه المبيل مي الا اكراه في الدين "،وه جراكل سے ناتو نماز پڑھوا تا ہےاور نہ جبراکسی کوسینما گھر لے جاتا ہے،اس نے انسان کوایک گوندا ختیار عطافر ما يا ہے، توجب وہ ' المسلومنين ''كراستكواينے اختيار سے جھوڑے گاتو ہم جانے ویں گے جد ہر جار ہاہےاور حجلسادیں گےاس کوجہنم میں جو بہت بدترین ٹھکا نہ ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورة النساء، آيت ۱۱۵

المومنین کون بیں؟ عبداللہ بن مسعود فرمایا ہے 'ما راہ المسلمون تو وہ اللہ حسنا فہو عند الله حسن ''، "المسلمون (۱) جس چیز کوا چھا بمجھیں تو وہ اللہ کے خرد یک اچھی ہے اور کیوں نہ ایسا ہوجب کہ اللہ تعالی نے فرمایا: '' ﴿ و کذلك جعلنا کم الله و سطا... ''(۲) ہم نے تم کوا یک درمیانی اور بہترین امت بنایا ہے ، '' لیکون الرسول شهیدا علیکم ﴾ ''تا کہ پغیر تمہارے سامنے تق کی گوائی کو پیش کردیں : ﴿ و تکونوا شهداء علی الناس ﴾ اور پھرتم تمام انسانوں کے سامنے تق کی گوائی گوائی گوائی بیش کرو، پغیر کا کام تم کہ محدود ہے کیونکہ ان کی عمر محدود ہے ، وہ اٹھا نے جا کیں گے ، وہ ہمیشہ اس دنیا میں نہیں رہیں گے : ﴿ انك میت و انہ م میتون ﴾ (۳) اے پغیر تمہیں بھی موت آئی ہے اور ان سب کو بھی موت آئا ہے۔

﴿ وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسول أفإن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم ﴿ (٣)

محدایک پنیمبر ہیں اگران کا انقال ہوجائے یا وہ شہید کردیئے جاکیں تو کیاتم پھر
الٹے پاؤں (جاہلیت کی طرف) پھر جاؤگ (پھر کفراور شرک میں چلے جاؤگ )۔
محد عربی تالیق کے جسم کو دائی نہیں بنایا گیا ، آپ کے دین کو دائی قرار دیا گیا
ہے ، آپ کی شریعت کو دائی قرار دیا گیا ہے ، حضرت ابو بکر صدیق کو وفات نبوی پر کہنا
پڑا، کہ ''من کان یعبد محمد آفان محمد آقد مات و من کان یعبد الله
فان الله حی لایموت ''(۵) ، جومحم کی پوجا کرتا تھا اسے معلوم ہونا چا ہے کہ وہ دنیا

<sup>(</sup>۱) و یکھئے متدرک الحاکم ، ج ۳، حدیث ۲۵ ۴۳، امام ذہبی نے حدیث کی تھیج کی ہے

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، آيت ١٣٣ (٣) سورة الزمر، آيت ٣٠ (٣) سورة آل عمران ، آيت ١٣٣

<sup>(</sup>۵) صحیح البخاری، کتاب البخائز، حدیث ۱۲۴۱

سے رخصت ہو چکے ہیں ، اور جو اللہ کی پوجا کرتا ہے اسے جانا چا ہیئے کہ اللہ تی ہے ،
اسے بھی موت لاحق نہیں ہوتی ، اسی لئے تو '' المئومنون' اور '' المسلمون' کو ذمہ داری سونپ دی گئی ، حضورا کرم ایک نے اپنا اسحاب کرتے ہوئے فرمایا، '' بعثت میسرین و لم تبعثو ا معسرین ''(ا) تہمیں برپاکیا گیا ہے ، تہماری بعثت ہوئی ہے اور تہماراکام یہ ہے کہ ہولت پیدا کرنا دشواری اور تنگی نہ پیدا کرنا۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دھلوی نے فر مایا :حضور اکرم الیکی بعثت ''بعثت مقرونہ' مقی یعنی ایک ایسی بعثت تھی جس سے امت کی بعثت کو جوڑ دیا گیا اور شامل کر دیا گیا آپ کی بعثت آپ پرختم نہیں ہوگئی بلکہ آپ کی بعثت کا امتداد آپ کے نائبین سے ہو تا قیامت رہے گا، آپ کی نیابت چلتی رہے گی، آپ کی وراثت چلتی رہے گی، وحی کا سلسلہ بند ہو گیا، فر ما دیا گیا کہ: ''لا نہیں ہوگئی نیابت نیم ہوگئیں نیابت نیم ہوگئی نیابت نیابت نیم ہوگئی نیابت نیابت نیم ہوگئی نیابت نیابت نیم ہوگئی نیک نیابت نیابت نیم ہوگئی نیابت نیم ہوگئی نیابت نیم ہوگئی نیابت نیم ہوگئی نیک نیابت نیم ہوگئی نیک نیابت نیم ہوگئی نیابت نیم ہوگئی نیابت نیم ہوگئی نیم ہوگئی نیم ہوگئی نیم ہوگئی نیک نیم ہوگئی ہوگئی نیم ہوگئی نیم ہوگئی نیم ہوگئی نیم ہوگئی نیم ہوگئی نیم

## قرآن وسنت كى تفسير وتشريح كے حاملين:

لیکن سنت کی تشریح ، کتاب الله کی تفییر ، اور پھر ان دونوں کی تطبیق کا بیسلسله رواں دواں رہے گا ، اس سلسله کے حامل امت کے اہل حق ہوں گے' لا تنزال طائفة من امتی ظاهرین علی الحق ''(۲) میری امت کا ایک طبقہ حق پرمضبوطی سے قائم رہے گا۔''لا یضر هم من خالفهم (۳) وفی روایة لایضر هم من خذلهم (۳) 'جو ان کو بے یارو مددگار چھوڑ دے گایا جو ان کی مخالفت کے در بے ہوگا وہ انہیں نقصان نہیں ان کو بے یارو مددگار چھوڑ دے گایا جو ان کی مخالفت کے در بے ہوگا وہ انہیں نقصان نہیں بہنچا سکے گاوہ محفوظ رہیں گے ، اور یہ حفاظت الله کی طرف سے امت کی مجموعی طور پر ہوگی ،

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری، باب الوضوء، حدیث ۲۲۰ (۲) صحیح مسلم، حدیث ۱۵۶

<sup>(</sup>۳) ابن ماجه، صدیث ۱۹ (۳)

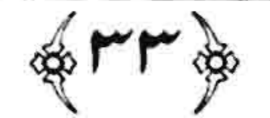
#### محدثین کے ہاں فقداور فقہاء کی اہمیت

چونکہ امت مبعوث ہے جس طرح نبی مبعوث کی حفاظت کا اللہ نے وعدہ فرمایا ہے کہتے ہوئے:

﴿ یا ایھا الرسول بلغ ماانول الیك من ربك فان لم تفعل فما بلغت رسالته والله یعصمك من الناس ﴾ (۱) اے پغیر آپ بات پوری پہنچاد ہے آگر آپ بات پوری پہنچا ہے ہیں تو اللہ کا پیام پہنچا نے والے شارنہیں ہوں گے اور اللہ ''الناس' سے آپ کی حفاظت کرے گا، تو جس اللہ نے اپنی بغیر کے لئے یہ وعدہ فرمایا، کہوہ ان کی حفاظت فرمائے گا، ای اللہ نے امت کے لئے بھی بہی فرمادیا ہے کہوہ اس کہ وہ ان کی حفاظت فرمائے گا، ای اللہ نے امت کے لئے بھی بہی فرمادیا ہے کہوہ اس کا اور یہ امت بھی قائم ودائم رہے گی، باقی رہے گی، اس کا سسل قائم رہے گا، وہ جن سے جڑی رہے گی، اگراس امت کے تمام افراد نہیں تو ایک طبقہ سلسل قائم رہے گا، وہ جن سے جڑا اور مربوط رہے گا، یہ وہی طبقہ ہے جس کو قرآن میں ایسا ضرور ہوگا جو اس حق سے جڑا اور مربوط رہے گا، یہ وہی طبقہ ہے جس کو قرآن میں ''المومنین ''کہا گیا ہے : ﴿ وی تبع غیر سبیل المومنین ﴾ (۲) اور حدیث پاک میں اسے ''طاکفہ' فرمایا گیا ہے۔

ای طرح ایک دوسری حدیث میں اسکویوں بھی فرمایا گیا ہے کہ' اللہ ہرصدی میں ایسے افراد کواٹھا تارہے گا، برپاکرتارہے گا، جواس امت کے لئے دین کی تجدید کا کام انجام دیتے رہیں گئ بہاں پر بھی بیتشری کہ اس سے مراد ہرصدی میں ایک مجدد ہے، رائح نہیں ہے''من' کا لفظ اسم موصول ہے اور طاکفہ کا لفظ جود وسری حدیث میں استعال کیا گیا ہے اور تیسری حدیث میں جوفر مایا گیا: یہ حمل هذا العلم من کل خلف کیا گیا ہے اور تیسری حدیث میں جوفر مایا گیا: یہ حمل هذا العلم من کل خلف عدول ہے نفون عنه تحدیث الغالین و تاویل عدول ہے اور تاریخ کی خلف میں جوفر مایا گیا۔ انہ حالیت و انتحال المبطلین و تاویل

<sup>(</sup>۱) سورة المائدة ، آيت ۲۷ (۲) سورة النساء ، آيت ۱۱۵



البجاهلین (۱) "کہاس امت کے عادل امانت داراور دیانت دارعکم نبوی کے ہردور میں حامل رہیں گے جن کے تین کام ہوں گے :

(۱) غلوکرنے والوں کے غلواوران کی تحریفات کواس دین سے جھانتے رہیں گے۔

(۲) اور باطل پرستوں کی بدعات وغلط کار بوں اور فریب کواس دین ہے دور کرتے رہیں گے۔

(٣) اور جابل و نا دان ، تم علم اور ناقص العلم لوگوں کی غلط تا ویلات کی نفی کرتے رہیں گے۔

بیرساری حدیثیں ایک دوسری کی مؤید اور شارح ہیں تحدید دین اور نفی تحریف

وانتخال اور تاویل جاہلی ایک ہی مفہوم کی مختلف تعبیرات ہیں حضور علی نے جہال مجددین حاملین علم اور طاکفہ حق کی خوشخبریاں دی ہیں وہیں آئندہ اجرنے والے فتنوں سے بھی آگاہ فرمایا ہے۔

حضرت صدیق اکبر کے دور کا فتنہ:

سب سے پہلا اور سب سے زیادہ خطرناک فتنہ عہد صدیقی میں ظاہر ہوا ، ادھر مضور علیقے کا وصال ہوا اور حضرت ابو بکر صدیق کی خلافت کا دور شروع ہوا، کہ جزیرة العرب کی اکثریت بغاوت پر آ مادہ ہوگئی ایسا لگتا تھا جزیرۃ العرب دوبارہ کفر کی گود میں چلا جائے گا ، حجاز کی سرزمین کے علاوہ ہر طرف ارتداد کی چنگاریاں بھڑک رہی تھیں ، کہیں مانعین زکوۃ بیبے روکے کھڑے سے کہم ابو بکر کونہیں دیں گے محم علیقی کو دیتے تھے ابو بکر لینے کا حق نہیں رکھتے ، یہ ایک بہت کڑی آ زمائش تھی جو اولین دور میں سامنے آئی ، ابھی حضورا کرم علیقی کا وصال ہوا ہے اور چاروں طرف آگ لگ گئی ہے۔ ابو بکر صدیق اس حضورا کرم علیق کا وصال ہوا ہے اور چاروں طرف آگ لگ گئی ہے۔ ابو بکر صدیق اس مناون بھی اور میں ، معاون بھی اور امت کے ایک فرد ہیں ، معاون بھی اور

(۱) و تکھئے التمہید ، ابن عبد البر (۱ر۵۹) حدیث تعدوطرق کی وجہ ہے حسن ہے۔

پھر خلیفہ راشر بھی۔ انہیں اس ذمہ داری کو نبھانا ہے وہ یہ کہہ رہے ہیں کہ 'والله لاقاتلن من فرق بین الصلوة والزکوة '(۱) خداکی شم نماز اور زکوة میں جوتفریق کررہا ہے میں اس سے جنگ کروں گاکیونکہ اللہ کا تکم ہے:

"فان تابوا واقاموا و آتواالزكاة اگر بيثرك سے توبه كرليس اور نماز فخلوا سبيلهم".

انہیں جھوڑ ناور نہ نہ تینے کردینا۔
''اگر بیشرک سے تو بہ کرلیں اور نماز
قائم کریں اور زکوۃ ادا کریں تب بیہ
تمھارے دین بھائی ہیں''۔

"فلون تسابوا و اقساموا السركاة السحسلوة وآتووا الركاة فساخوا نكم في الدين".

(سورة التوبة ،آيت ١١)

اوراگراییانہ کریں تو یہ تمھارے دینی بھائی نہیں ہیں۔خلیفہ اول ابو بمرصد لیں نے ارشاد فرمایا کہ خدا کی شم اگراونٹ کی ری بھی ان سے زکوۃ میں لیجاتی تھی تو میں اسے لے کر چھوڑ وں گا۔ وہ ابو بمرصد لیں جنگی نری، شفقت اور جنگی دل کی رفت معروف ومشہورتھی اب ان کا حال میہ ہے! انہیں نیابت نبی کا فریضہ انجام دینا ہے، کتاب اللہ اور سنت نبی ایک ایک خان کی زمہ داری انہیں سونی گئی ہے تو ادنی کمزوری، ادنی جھکا و اور دباو، اپنا اندر نہیں پار ہے ہیں، اور صاف صاف میہ کہہ رہے ہیں کہ میں نص قر آئی اور عمل نبوی کو نافذ کروں گا۔ فتنہ ارتد اداور منع زکوۃ کا انہوں نے بہت ڈٹ کر مقابلہ کیا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کوا شکال بھی پیش آیا اور جب انھوں نے اپنے اشکال کا در بارصد لیق میں ذکر کیا تو حضرت صدیق آ کر گئی کو جوش جب انھوں نے اپنے اشکال کا در بارصد لیق میں ذکر کیا تو حضرت صدیق آ کر گئی کو جوش

(۱) و تکھنے جلے البخاری کتاب، کتاب الز کا قا،حدیث ۱۳۰۰

آ گیااورفرمایا: ''أجبار فی الجاهلیة و خوار فی الاددلام ''جاہلیت میں تم بڑے زبردست بے ہوئے تھاسلام میں بزدلی دکھار ہے ہو۔ان کی طرف سے معروضہ یہ تھا کہ اس موقع پر مدینہ منورہ سے اگر آپ مرتدین کے مقابلے کے لئے شکر روانہ کردیں گے اورای طرح مانعین زکوۃ سے مقابلہ کریں گے تو دارالخلافت خالی ہوجائے گااور دشمن ہوسکتا ہے کہ دارالخلافت پر حملہ کرد ہے، ہم اپنی خانہ جنگی میں مشغول ہوں اور کوئی بیرونی حملہ در پیش ہوجائے ، تو اس وقت ابو بکر صدیق نے صاف کہدیا کہ اس موجودہ خانہ جنگی سے میں پہلے نمٹنا پڑے گا ہمیں اپنے گھر کو پہلے سنجالنا ہوگا۔

جوفتنہ پیدا کررہے تھے،قرآن پاک کی آیت کی غلط تشریح کررہے تھےوہ ایک استدلال یوں کرتے تھے کہ قرآن میں فرمایا گیا :

آب ان کے مال کی زکوۃ وصول فرمائیں ،ان کی تطهیراور تزکیداس کے فرمائیں ،ان کی تطهیراور تزکیداس کے ذریعہ فرمائیں ، اور آپ علیہ کی دعا ان کے لئے وجہ سکون ہے۔

"خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بهاوصل عليهم إن صلوتك سكن لهم". (سورة التوبة ، آيت ١٠٣)

توان کا کہنا تھا کہ بیتی نبی آلیکی کوتھا، ابو بکر کونہیں ،لیکن وہ ظالم بھول گئے تھے کہ قرآن میں بیجی تو کہا گیا ہے: ﴿ یہا ایہا الذین آ منوا أطیعوا الله و أطیعوا الرسول و أولى الامر منکم ﴾ (۱): اولوالام ''کی اطاعت ان کے دماغوں سے نکل گئی کہ نبی کی اطاعت کے ساتھ اولوالام کی اطاعت بھی انہیں کرنا ہے۔ بے شار نصوص ،قرآن پاک اور حدیث نبوی آلیکی کے اس سلسلہ میں موجود ہیں ابو برصد یق نے اس سلسلہ میں موجود ہیں ابو برصد یق نے اس سلسلہ میں موجود ہیں ابو برصد یق نے اس سلسلہ میں موجود ہیں ابو برصد یق نے اس بی میں کرے دکھایا اور اس فتنہ کا مقابلہ کیا۔

(۱) سورة النساء، آيت ۵۹

حضرت علی کرم اللدوجهه کے دور کا فتنه:

اوراس کے بعد آگے بڑھیے تو ایک دوسرا فتنہ حضرت علی کے زمانہ میں سامنے آیا،
ا بی صفوں کے اندر کا فتنہ اس فتنہ میں انہوں نے بیر و بیا ختیار نہیں کیا کہ دب کر صلح کرلیں،
اور وہ حق اور باطل کے درمیان یا حق اور ناحق کے درمیان مجھوتہ کرلیں، اس کے لئے خلیفہ کراشد تیار نہیں ہوئے بلکہ ان کے سامنے بھی قرآن پاک کی آیت کریمے تھی:

﴿ وإن طائفتان من المومنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغى حتى تفيء الى امر الله ﴾ (١).

السف قا البساغیة سے جنگ کرناانھوں نے ضروری سمجھا، وہ خلیفہ داشد تھے،
اور حق ان کی طرف تھا، انہوں نے باغی جماعت کے خلاف طاقت استعال کی، دوسری طرف انہوں نے ان غالی شیعان کا بھی مقابلہ کیا اور ان کو شخت ترین سزادی جو انہیں سے محبت کا دعوی کررہے تھے اور انہیں کے بارے میں غلو کررہے تھے اور کہہ رہے تھے کہ علی تو اللہ ہیں، اللہ ہیں، اللہ ان کے اندر حلول کر گیا ہے، خدا ان کی ذات میں جلوہ گرہے۔ جنہوں نے تشع کا لبادہ اڑھ رکھا تھا اور شیعت کے لبادہ اور علی ہی کی محبت کے دعوی میں جو جنہوں نے تشع کا لبادہ اڑھ رکھا تھا اور شیعت کے لبادہ اور علی ہی کی محبت کے دعوی میں جو اس حد تک بہنے گئے تھے کہ عقائد میں کھلی تحریف کررہے تھے تو علیٰ بن ابی طالب نے جو حیدر کرار تھے اور خلیفہ راشد تھے، جن کو حضو ہو آلیا لیکھا نے نشریع کا خلفاء داشدین کے خمن میں میں خیرر کرار تھے اور خلیفہ راشد تھے، جن کو حضو ہو آلیا لیکھا اللہ الشدین ''(۲) ارشاد کی تمارہ کی تھا بحت ترین سزادی۔

اور بہبیں یہ بات بھی سمجھتے چلیں کہ سنت ابو بکر ؓ ،سنت عمرؓ ،سنت عثمانؓ ،سنت علیؓ ، سنت رسول علیقی ہے ، جوان حضرات کی سنت کوسنت رسول علیقی ہے کا ثما ہے وہ ان کے

<sup>(</sup>۱) سورة الحجرات، آيت ٩ (٢) ابوداود، صديث ٢٠٠٢

ساتھ ہتک عزت کا معاملہ کرتا ہے ، اور وہ تشریع نبوی میلینی میں مداخلت کرتا ہے ، اور وہ قرآن یاک کے عطا کردہ نظام کے بارے میں غلط جمی کا ثبوت دیتا ہے،قرآن یاک نے ا ہے ان علمبر داروں کا بار بار ذکر کیا ہے جن کی اطاعت واقتداء کا حکم ہے۔ سورہ فاتحہ ہی مين ﴿الصراط المستقيم ﴾ كاتثرت من ﴿الذين انعمت عليهم ﴾ كاحواله دیا گیا ہے۔ یہوہ ہیں جوآخری نبی کی ہدایت پرچل کر ﴿الدین انعمت علیهم ﴾ کی علامت بن گئے ہیں ، جواس راستہ کے سنگہا ئے میل ہیں ،اب ان کی ہدایت بھی نبی کی ہدایت کا ایک حصہ ہے، اور ان کی عدم اطاعت ''معروفات کے اندر''نبی کی عدم اطاعت پر منتج ہے۔غرض کہ حضرت علیؓ جو چو تصے خلیفہ راشد ہیں ، انہوں نے اپنے گھر کے مسائل حل کرنے کے لئے ضرورت پڑی تو تلواراٹھائی۔انہوں نے غالی متشیعین کا بھی علاج کیا،اورفتنہ باغیہ ہے بھی مقابلہ کیااورخوارج سے بھی مقابلہ کیا ہےا لگ بات ہے کہ خوارج کو تقدیر نے میموقع دے دیا کہ انہیں کے ایک خبیث فرد کے ہاتھ حضرت علیٰ شہادت کے مرتبہ بلند کو بہنچ گئے۔ایک مجوس کے ہاتھ حضرت عمرٌ مرتبہ شہادت کو بہنچے ، اورایک خارجی کے ہاتھ حضرت علیؓ نے مرتبہ شہادت حاصل کیا،لیکن امت کو جوفریضہ عطا کیا گیا تھا اس سے غفلت نہیں برتی گئی ،سلسلہ اس فریضہ کی ادا کیکی کا چلتا رہا ،حضور اکرم علی نے جوذ مہداری اینے اصحاب کوسونی اصحاب نے پھراس امانت کو اگلی کسل کومنتقل کردیا۔اب تابعین پر میہذ مہداری عائد کردی گئی اورانہوں نے اس کونبھایا جن کا اعلان کیا ،اس کا اظہار کیا ،اس پر عمل کیا ،اللہ سے مربوط رہے اور سنت رسول علیہ کے ا فہام وتفہیم ،اس کی تشریح اوراس کی تطبیق کا فریضہ انجام دیتے رہے۔

صحابه میں افضلیت کے اعتبار سے تفاوت:

ان میں سب ایک درجہ کے ہیں تھے جیسے اصحاب رسول علیہ میں سب ایک درجہ

کنہیں تھے، جومقام' خلفائے راشدین' کا ہے وہ غیر خلفائے راشدین کا نہیں ہے، جو مقام'' عشرہ مبشرہ' کا ہے وہ مقام مقام'' عشرہ مبشرہ کا نہیں ، جومقام'' بدریین' کا ہے وہ مقام ''احدیین' کا نہیں، جومقام'' احدیین' کا ہے وہ ''کا ہیں، جومقام'' حدیبین' کا ہے وہ ''کا ہیں، جومقام'' حدیبین' کا ہے وہ ''کا ہیں۔ کا ہے وہ''فتح مکہ' کے بعدمسلمان ہونے والوں کانہیں۔

﴿ لَا يَسُتَوِى مِنُكُمُ مَنُ أَ نَـفَقَ مِنْ قَبُلِ الْفَتَحِ وَقَاتَلَ ،أُولَٰ لِكَ أَعُظَمُ وَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ بَعُدُ وَقَاتَلُوا وَكُلًّا وَعُدَ اللّهِ الْحُسُنَى ﴿ (١).

﴿لَـقَدُ رَضِى اللهُ عَنِ الْـمُوَمِنِيُنَ إِذُيُ بَايِعُونَكَ تَحُتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِى قُلُوبِهِمُ فَأَ نُزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيُهِمُ وَأَثَابَهُمُ فَلَّ نُزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيُهِمُ وَأَثَابَهُمُ فَلَّتُحاً قَرِيباً (٢).....﴾(الخ).

یہ وہ اصحاب ہیں جن کے خاص درجات اور خاص مقامات ہیں ایک لاکھ چوہیں ہزاریا چودہ ہزارصحابہ کا مرتبہ ایک نہیں، ایک طرف فقہاء صحابہ اور مفتیان صحابہ ہیں، ایک طرف محتر ین من الحدیث ( کثرت سے روایت کرنے والے ) صحابہ ہیں ایک طرف مجاہدین اور کمانڈ رصحابہ ہیں، اور سب کی مرتبہ بندی حضور علیقی فرمار ہیں، جو اصحاب افتاء بننے کے اہل ہیں حضور اکرم علیقہ انہیں افتاء کا منصب دے رہ ہیں، جو تفقہ کے اہل ہیں حضور علیقہ انہیں فقاہت کی ذمہ داری سونپ رہ ہیں، جو حدیث ہیں، جو تفقہ کے اہل ہیں حضور علیقہ انہیں اس کی ذمہ داری عطافر مار ہے ہیں، جو حدیث کے متون یا دکرنے کے اہل ہیں حضور علیقہ انہیں اس کی ذمہ داری عطافر مار ہے ہیں، جو رہ چوش اور لشکر وں کے کمانڈر بننے کے اہل ہیں حضور علیقہ انہیں اسکی ذمہ داری سونپ رہے ہیں، اور اسطرح مردم شناسی کا وہ مجز انہ کا م انجام دے رہے ہیں جو رہتی دنیا تک یا در ہے ہیں، اور اسطرح مردم شناسی کا وہ مجز انہ کا م انجام دے رہے ہیں کا میاب ترین مثالیس کیا جائے گا، اور جسکے نتیج میں تاریخ اسلامی نے ہر میدان میں کا میاب ترین مثالیس

<sup>(</sup>۱) سورة الحديد آيت ۱۰ (۲) سورة الفتح، آيت ۱۸

پیش کیں۔ دین محفوظ رہا اور اس کی تجدید اور تبلیغ ہوتی رہی۔ عبد اللہ بن عباس کا جومقام ہے وہ عام طور پر دیگر صحابہ کا نہیں، حضور اکرم علیہ نے ان کے لئے دعا فرمائی تھی "اللهم فقهه فی الدین و علمه التاویل "(۱)، فقاہت میں بھی انہیں منصب جلیل حاصل ہے اور تفییر میں بھی ان کا مقام بہت بلند ہے۔

عبدالله بن مسعور بن كا حال بيب كه د يكف بي برك د بلے بتلے بي الكن علم كا بيال بي جب حضرت عمر انہيں كوف بيج بي بي كه بي كه بي كه بي اي اي اي اي بي كه بي بي كه بي بي كه بي كه بي كه بي بي كه بي كه

معاذ! فیصله کس بنیاد پر کرو گے؟ کہا: قرآن کی بنیاد پر کروں گا،اگرقرآن میں عکم صرح نه طبح تو کیا کرو گے؟ عرض کیا: حدیث اور سنت کی بنیاد پر کروں گا، فرمایا: حدیث وسنت میں بھی تمہیں کوئی واضح تھم نه طبح تو کیا کرو گے؟ کہا: پھر میں قیاس کروں گا، اجتہاد اور شیح رائے کا استعال کروں گا، اصل بات تک پہنچنے کی کوشش کروں گا۔

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری، کتاب العلم، ابن حبان، حدیث ۷۰۵۵

<sup>(</sup>٢) ابوداؤد، كتاب الاقضية حديث ٣٥٩٢

#### محدثین کے ہاں فقہ اور فقہاء کی اہمیت

تو حضور علی الله کاشکر ہے کہ اس نے رسول کے فرستادہ کو اس بات کی تو فیق دی جس کو اللہ بھی جا ہتا ہے اور نبی بھی جا ہتا ہے۔

زید بن ثابت گاایک خاص مقام ہے، ان پرتدوین قرآن کی ذمدداری ڈالی گئ۔
جہال تک خلفاء راشدین کے مقام فقاہت، ملکہ تفییر اور شرح حدیث کا تعلق ہے تو اس کا کہنا ہی کیا! وہ تو ہے انتہا بلند و بالاتر مقام ہے، وہ تو مجہد ہیں، اور حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے قریب ترین اور معتبر ترین نمائندگان ہیں، انہیں نبی کی تبیعت میں تشریع کا ایک منصب خاص عطا کیا گیا ہے جو "علیہ کے مسنتے وسنة الخلفاء الک منصب خاص عطا کیا گیا ہے جو "علیہ کے مسنتے وسنة الخلفاء السراشدین "سے واضح ہے، تو اب صحابہ کرام کی حیثیتوں کے اسی فرق کی بنیا دیردیگر فقہائے صحابہ کے تقیاران کی رائے قبول کرتے تھے۔

ایک پورا حلقہ تھا صحابہ کرام میں عبداللہ بن مسعود کا جوان سے فتو کی اور رائے لیتا تھا، ایک پورا حلقہ تھا جوا بن عباسؓ سے رجوع کرتا تھا اور ان سے مستفید ہوتا تھا، ہر صحابی مجتبد نہیں تھے، ہر صحابی کے پاس ہزاروں روا بیتی نہیں تھیں، حضرت ابو ہریرہ ڈراوی جلیل ہیں، ان کے پاس روایات کا بڑا ذخیرہ ہے، پانچ ہزار سے او پر روایات کے وہ حامل ہیں، وہ مکثر بن صحابہ میں سے ہیں، کیکن فقاہت کا وہ مقام جوعبداللہ بن مسعود گوحاصل ہے، عبداللہ بن عباسؓ کوحاصل ہے، عبداللہ بن ققاہت کوحاصل ہے، ظاہر ہے کہ حضرت ابو ہریرہ گوحاصل نہیں۔ اس بات پرخود صحابہ کا اتفاق ہے، مابعد صحابہ کے ادوار کے علماء ملت کا اتفاق ہے۔ صحابہ میں اور پھرتا بعین میں فقاہت کے مابعد صحابہ کے ادوار کے علماء ملت کا اتفاق ہے۔ صحابہ میں اور پھرتا بعین میں فقاہت کے اعتبار سے، اجتھا دوقیاس کے اعتبار اور کثر ت روایت کے اعتبار سے، اجتھا دوقیاس کے اعتبار اور کثر ت روایت کے اعتبار سے، فرق نمایاں ہے۔

نبى عليه الصلوة والسلام كي تعليم وتربيت اوراس كالمتيجه:

دوطرح کےلوگ حضورا کرم علیہ کی تربیت اور تعلیم کے نتیجہ میں تیار ہوئے: ۱-ایک طرف وہ لوگ ہیں جوحضور علیہ کی احادیث، اعمال اقوال وملفوظات کی حفاظت کرنے والے ہیں جن کا کام بیہ کہوہ متون والفاظ کا خیال رکھیں ،الفاظ کی دروبست اور نشست و برخاست کو محفوظ رکھنے کی کوشش کریں اوران کے بارے میں حضوظ ہے نے فرمایا ''نہ ضر الله امر اسمع منی مقالة فوعاها فاداها کما سمع ''(۱). الله سرسبر وشاداب رکھا سمع کو جو مجھ سے بات سنے پھراسے محفوظ کرلے پھر جس طرح سی ہے وشاداب رکھا سی کھر اسے محفوظ کرلے پھر جس طرح سی ہے ویسے ہی پہنیادے۔

میکون بیں؟ بیراوی بیں، بیرحامل حدیث بیں، بیمتن کی حفاظت کرنے والے اور متن کو ہے کم وکاست پہنچانے والے بیں۔ اکثر صحابہ اسی قبیل کے بیں جن کا کام بیہ ہے کہ جو بھی حضوط اللہ سے سنا اسے پہنچادیا، ان کا کام بینیں ہے کہ حضورا کرم اللہ ہے ہے کہ جو بھی حضوط الی تہوں میں اتریں، اور اس کے نکتوں کو یا نمیں، اور اس کے موتیوں کو بائیں، اور اس کے موتیوں کو لائیں، اور اس میں اجتحاد کریں، بیان کا کام بیہ ہے کہ حضورا کرم علی بات کہی ہے اس میں کی بیشی نہ کریں، یہاں تک کہ ان الفاظ کی جگہ دوسر سے الفاظ بھی استعمال نہ کریں، اگر انہیں زبان و بیان پر کمل قدرت نہ ہو تو اس میں بھی احتیاط کریں، حضورا کرم علی تا ہے کہ تو اس میں کی بیشی نہ کریں، اپنی طرف سے کی جگہ دوسر سے الفاظ کریں، حضورا کرم علی نہ کریں، اپنی طرف سے بالمعنی روایت بھی نہ کریں، حضورا کرم علی نہ کریں۔

۲- لیکن ایک دوسراطقه مے جنگے بارے میں حضورا کرم علیہ نے یوں فرمایا ہے:
رب حامل فقه الی من هوأ فقه منه " اور " ألا فلیبلغ الشاهد الغائب فرب مبلغ أوعی من سامع" (۲).

لوگو! جولوگ موجود ہیں ان کی ذمہ داری ہے کہ غیر موجود لوگوں تک بات پہنچادیں ، یعنی ایک کام مبلغ کا ہے، حامل متن کا ہے، حدیث کواٹھانے اور پہچانے کا ہے،

(۱) سنن الترندی، حدیث ۲۷۵۷-۲۷۵۷ (۲) صحیح البخاری-کتاب العلم حدیث ۷۷

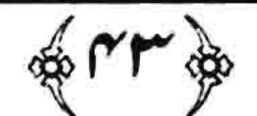
ان کی ذمہداری ہے کہ حدیث کو بے کم وکاست پہنچادیں۔

ممکن ہے کہ جس نے براہ راست حدیث سی ہے اسکے مقابلہ میں جس تک حدیث بہنچائی گئی ہے زیادہ ادراک رکھتا ہو، زیادہ حافظ رکھتا ہو، زیادہ بہنچادی جائے ، اور جب اس تک بات پہنچادی جائے ہیں توجو بات اس شخص کے نزد کی ایک بات تھی دوسرا شخص اس بات سے بینکڑوں با تیں نکالے گا، یعنی چروہ اسکی تہ میں اتر کے گا، اور اس کے موتی چنے گا، اس لئے فرمایا گیا ہے:

من یرد اللہ بہ خیر ایفقہ فی الدین و انما انیا قاسم و اللہ یعطی "(ا) اللہ تعالی جس کے ساتھ بڑے نیرکا ارادہ کرتا ہے (بہت بڑا کمال اور بہت بڑی فضیلت اور بہت بڑا مقام دینا چا ہتا ہے ) اسے تفقہ فی الدین کی دولت عطا فرما تا ہے، اسے فقیہ بنا تا ہے، اور جب وہ فقیہ بنتا ہے تو پھروہ اس دین کی تہ میں اتر تا ہے، اس کی گہرائی میں جاتا ہے، اور جب وہ فقیہ بنتا ہے تو پھروہ اس دین کی تہ میں اتر تا ہے، اس کی گہرائی میں جاتا ہے، اس کے مغز وجو ہرکو پاتا ہے۔ مسلمانوں کو اس پر ابھارا گیا ہے کہ وہ صرف الفاظ پر نہ مشہر جا کیں بلکہ وہ الفاظ کی تہ میں اتریں۔

﴿فلولانفرمن كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون ﴾ (٢)

اییا کیوں نہیں کہ ہرالگ آبادی سے کچھ بندے کھڑے ہوجا ئیں ،مردان آئن صحرانوردی کرنے والے ، دوڑ دھوپ میں لگنے والے ، جواس دین میں تفقہ بیدا کریں اوراس کے بعد پھر جب اپنی قوم میں واپس جائیں تو اپنی قوم کو چوکنا کریں ،خطرات ہے آگاہ کریں ، یعنی فقہاء کیوں نہیں تیار ہوتے جوامت کی رہنمائی کریں اور خطرات سے آگاہ کریں۔



<sup>(</sup>۱) سيح البخاري-كتاب العلم حديث ا

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آيت

لغت ميں فقه کی تحقیق اور فقهاء ومحدثین میں فرق:

تفقه باب تفعل سے ہے جس کی اصل فقہ ہے اور فقہ کے معنی اصلاً میہوتے ہیں کہ تستسي چیز کے حصلے کو اتار کراسکے مغز کو پالیاجائے ،اصلاً عربی زبان میں اس لفظ کا استعال اس مقصد کے لئے ہوتا ہے اور جب باب تفعل میں اس کو لے گئے تو اس میں اور قوت پیدا ہوگئ اور زیادہ وسعت پیدا ہوگئی، اس کا مطلب بیہ ہوا کہ مغز کو بانے کی کوشش' منفقہ'' ہے گہرائی میں اتر جایا جائے اور وہاں سے موتی لائے جائیں بیکام فقاءملت کا ہے محدثین کانہیں ہے۔ حضرت امام أعمش جومحدث جليل ہيں انہوں نے اپنے وفت كے محدث وفقيہ اعظم امام ابوصنيفه سي كهاتها: "انتم الاطباء ونحن الصياد لة "(١) آپ طبيب بي اور ہم لوگ عطار ہیں ہمارا کام عطار کا ہے جڑی بوٹی لانا ہے، پتیوں بودوں کا جمع کرنا ہے اورانہیں مرتبان میں رکھ کر د کان سجانا ہے ، ہمارا کام بیہیں ہے کہ ہم بیہ بتا نمیں کہ بخار میں کون ساجوشاندہ استعال کیا جائے ، ہمارا کام توبیہ ہے کہ ہم دوائیں اکھٹا کردیں اس کے بعدآب ڈاکٹراور علیم سے نسخدلا ئیں ہم اس نسخہ کے مطابق آپ کودوادیں گے بینی فقیہ جب كوئى مسئله بنائے گاتواس مسئلہ كے متدلات ہم آپ كے سامنے پیش كر سكتے ہیں اجتھا داور گہرائی اور گیرائی ہمار ہے بس کی بات نہیں ،فقہااورمحد تین میں بیفرق ہے۔

امت میں انہیں کو فقہاء کہا جاتا ہے جو پہلے محدث ہوتے ہیں اور پھر کیونکہ حدیث کے سمندر میں غواصی کر کے موتی لانے کا نام فقہ ہے تو کوئی بھی فقیہ بغیر حدیث کی منزلوں سے گزر نے فقاہت کے مرتبہ بلند کو پہنچنا ہی نہیں ،لہذا جب بیہ کہہ دیا گیا کہ فلان الفقیہ تو اس کا یہ طے شدہ مطلب ہوتا ہے کہ وہ سات سمندر پار کر چکا ہے اس نے حدیثوں کے

<sup>(</sup>۱) و یکھئے جامع بیان العلم وفضلہ.... از علامہ ابن عبدالبر (۱۳۱۲)

سمندرکوسیٹ لیا،اورکوزہ میں بندکرلیا ہے اب اس کے سامنے حدیثیں اس طرح ہیں جیسے ماہر منطقی کے سامنے دلاکل و براہین کا مجموعہ اس کے لئے کوئی مسئلہ مشکل نہیں ہے وہ غور وگکر کرتا ہے اور چند حدیث و براہین کا مجموعہ اس کے لئے کوئی مسئلہ مشکل نہیں ہے وہ غور وگکر تا ہے اور چند حدیث و براروں مسائل نکال لیتا ہے۔ حضور پاک عقیقہ نے اس کی تلقین فرمائی تھی کہ جو حدیث مجموعہ کے سنوا سے لوگوں تک پہنچاؤ شاید وہ کسی فقیہ تک پہنچ گی تو وہ اس حدیث سے وہ مطلب سمجھے گا جو میں جائے، جب وہ حدیث کی فقیہ تک پہنچ گی تو وہ اس حدیث سے وہ مطلب سمجھے گا، میری گہرائیوں کو سمجھے گا، میں نے جو بھیرت اس کے اندرر کھے ہیں وہ ان انوار اور بھیرت اس کے اندرر کھے ہیں وہ ان انوار اور بھیرت اس کے اندرر کھے ہیں وہ ان انوار اور بھیرت اس کے اندر کی ہیں وہ ان انوار اور بھیرت اس کے اندر کے بین وہ ان انوار اور بھیرت اللہ من ہو فقیہ، فلیبلغ الشاہد الغائب فرب مبلغ اوعی من سامع "فدب مبلغ اوعی من سامع"

یہ وہ تفقہ ہے جس کی طرف قرآن نے ترغیب دی اور توجہ دلائی، احادیث میں اس پر ابھارا گیا، محدثین حدیثوں کو لے کر پہنچانے کا کام کرتے رہے اور فقہاء استبناط واجتہاد کا فریضہ انجام دیتے رہے، پھر جہاں تک روایت کا تعلق ہے تو جس نے حضور عیالیہ سے براہ راست سناوہ صحابی ہو گیا اور 'الصحابة کلھم عدول ''تمام صحابہ دیا نتدار اور امانتدار ہیں۔ اب آ گے تابعین میں ثقہ بھی ہیں غیر ثقہ بھی، پھر جس نے تابعی سے سنا، یا تبع تابعی سے سنا، اس کے لئے اب دونوں امکان ہیں: ''التابعی قد یکون ثقة وقد تابعی سے سنا، اس کے لئے اب دونوں امکان ہیں: ''التابعی قد یکون ثقة وقد یکون غیر ثقة '' کے متمام واسطوں کا حال ہے لہذا اب تحقیق طلب وقد یکون غیر ثقة '' کے متمام واسطوں کا حال ہے لہذا اب تحقیق طلب امر یہ ہے کہ صحابی سے سے نقل کیا اور تابعی سے سے نے روایت کیا، راوی کس حیثیت کا مار کہ ہے، اسکی دیا نت کا حال کیا ہے، اسکی علمی شخصیت کس درجہ کی ہے؟ ایک تحقیق شخص

کی ہے، اور ظاہر ہے کہ اس کی محقیق کا آخری ہونا ضروری نہیں ہے، ہوسکتا ہے کہ ظاہری اعتبار سے ایک محقق کسی شخص کواحیھا سمجھ کیکن دوسرا جانتا ہے کہ وہ امانت داراور قابل اعتماد تہیں ہے، اندرونی حالات اس کے اطمینان بخش نہیں ہیں، جس نے اس کواجھا شمجھا اس نے اس سے روایت اخذ کر لی اور اس روایت کو درست سمجھا ،کیکن جو تحص بیہ جانتا تھا کہ بیہ قابل اعتبارتہیں ہے وہ اس روایت کوغلط قرار دے گا اور پیہ کیے گا کہ اس میں حجول ہے، کیوں کہ اس روایت کا حامل اپنی وینداری یاعلمی حیثیت میں جھول رکھتا ہے۔اب جس طرح عطار کا کام ہیہے کہ وہ بید تکھے کہ وہ نینی تال کے پہاڑوں سے جڑئی بوٹیاں لایا ہے یا شملہ سے ، راجستھان سے لایا ہے یا ہوئی سے ، پیلی (Duplicate) تو نہیں ہیں۔ دوا میں علظی تو نہیں ہور ہی ہے، اس کا کام صرف اتنا ہے کہ وہ دوا کی اصلیت کا خیال رکھے، ليكن عيم اورڈ اکٹر کا کام بيہ ہے کہ وہ دواؤں کے مفردات اور مرکبات اور مرکبات کی مقدار اوراستعال کے اوقات اور مریض کی کیفیات اور مرض کی صورتحال اس سب کا جائز ہلیکر دوا تجویز کرے، یہی فرق محدثین اور فقہاء میں ہے،محدثین کا کام بیہ ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ عليه وسلم كے اقوال وافعال اور صحابة كے اقوال اور تابعين كى روايات ليعنى حديث مرفوع، حدیث موقوف اور حدیث مقطوع ،جمع کریں اور بیربتا نمیں کہ بیرحدیث حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے یانہیں ، بیرحدیث صحافی سے منقول ہے یانہیں ، بیہ بات تا بعی سے منقول ہے یانہیں، بیقول ہے یافعل، یا'' تقریر''، بیطیہ کا بیان ہے یا اوصاف وشاکل کا؟ واسطے درست ہیں یا نادرست ہیں؟ کڑیاں جڑی ہوئی ہیں یا ٹوئی ہیں؟ حدیث بھے ہے یا ضعیف؟حسن ہے یامردوداورمتروک؟وہ اس کو بتانے کی کوشش کریں کہ ہم جس راستہ ہے ہے حدیث لائے ہیں وہ راستہ صاف ستھرا ہے کہ ہیں ،اس میں کہیں سناٹا (شذوذ) یا خرابی (علت) تونہیں۔بس اتنا کام ہے محدثین کا،اب اس کام کے بعدوہ فارغ ہوجاتے ہیں،

#### محدثین کے ہاں فقداور فقہاء کی اہمیت

وہ حدیثیں حوالہ کردیتے ہیں فقہاء کرام کو، اور اب فقہاء کرام کا کام شروع ہوتا ہے کہ وہ احادیث پرغور کریں اورغور کرکے طے کریں کہ اس حدیث سے کیا مراد ہے، اس سے فرض ثابت ہوتی ہے یا استحباب؟ کراہت، کراہت تنزیمی ہے یا تخریمی ؟ اس سے حرمت ثابت ہوتی ہے تو کس درجہ کی ؟ اور یہ سارے فیلے محض ذوق مراج پر بنی نہیں ہوتے ، بلکہ ان کے اصول طے شدہ ہیں۔

قرآن تطعی الثبوت ہے کیکن سب کا سب قطعی الدلالۃ نہیں ہے۔ حدیث متواتر،
قطعی الثبوت ہے، غیر متواتر قطعی الثبوت نہیں ہے، اب جس کا ثبوت جہال قطعی نہیں ہے
وہاں ثبوت کی فکر کرنا ہے، جہال قطعی ہے وہاں دلالت کی فکر کرنا ہے، پھر دلالت کے بہت
سے گوشے ہیں، دیکھنا ہے کہ دلالت کس نوعیت کی ہے اور اس کے لئے بھی اصول، زبان
وبیان کے طے شدہ ہیں، اصول سے ہٹ کراگر کوئی کام کیا جائے گا توایک فیصلہ ابھی آپ
ایک حدیث سے اخذ کریں گے، اور دوسر نے ص سے ایک متضاد فیصلہ لے لیس گے اور فقہ
مزاجی باتوں کا مجموعہ بن جائے گا، جن اصول کو فقہاء نے مرتب کیا، محدثین نے نہیں کیا،
یہ کام نہ محدثین کا تھا، نہ ہے۔

### ا يك مغالط كى نشاندى:

اور جولوگ بھی اپنے کومحدث یا اہل حدیث کہہ کر اس سلسلہ میں مداخلت کرتے ہیں وہ دخل در معقولات کرتے ہیں ،فضولی لوگ ہیں ،انہیں اس کا قانونی حق نہیں ہے،اور ایسانہیں ہے کہ بیحق انہیں بیسویں صدی میں نہیں ہے، بیحق نہیلی صدی میں انہیں حاصل تھا نہ دوسری صدی میں ، نہ بعد کی صدیوں میں ۔ اس حق کا دعوی''محدثین' اور''اہل حدیث' منصفین نے بھی نہیں کیا ، یہ مخص ایک مغالطہ انگیزی ہے، اس دور میں بیر ثابت

کرنے کی کوشش کی جارہی ہے کہ ایک گروہ اہل حدیث کا رہا ہے، اور اس کی بھی فقہ مدون ہے،اس کا بھی قانون چلتار ہاہے،اس کا نظام بھی جاری وساری رہا، پیحض ایک مغالطہ اور فریب ہے،محدثین نے وہی کام کیا جوحضرت اعمش ؓ نے بیان کیا کہ ہم لوگ عطار ہیں ، ڈ اکٹرنہیں ،ہم عطار ہیں علیم نہیں ،ہم جونیئر انجینئر ہو سکتے ہیں انجینئر نہیں ،ہماری حیثیت ایک تابع کی ہے متبوع کی نہیں اور اگر اس حقیقت کو آپ آشکارا دیکھنا جا ہے ہیں تو وہی کتابیں جن سے استدلال کر کے مغالطہ دیا جار ہا ہے انہیں دیکھ لیں ،محدثین عظام ہمیشہ فقہاءکرام کاحوالہ دیتے آئے ہیں ،وہ ان کے اقوال مل کرتے ہیں ،ان کے استدلالات پر محد ثانہ رنگ میں گفتگو کرتے ہیں کہ بیر حدیث سیح ہے یاضیعف ؟ نفس فقہی استدلال کو موضوع تہیں بناتے۔ مجھے تو تعجب ہوتا ہے کہ ہمارے لوگ جواب دینے لگتے ہیں ،لگتا ہے کہ کوئی ان پرحملہ آور ہور ہاہے، ہر گزنہیں ،کوئی حملہ آپ پڑہیں ہور ہاہے، کچھ بیجارے اپنی بیوقو فی اور نا دانی کا ثبوت دیتے ہیں اور کچھ عوام ان کے چکر میں آجاتے ہیں ، آپ کا کام ہے کہ بات سمجھا نیں اور مغالطہ انگیزی دور کریں۔

امام بخارى اورمقام فقابهت:

امام بخاری امیر المؤمنین فی الحدیث ہیں صحیح احادیث کاعمدہ ذخیرہ انہوں نے مرتب فرمایا ، اللہ تعالی نے ان کو فقاہت کا بھی حصہ وافر عطا فرمایا ، انہوں نے احادیث کی ترتیب میں اور ابواب کے عنوانات میں فقہی نکات کی طرف اشار نے فرمائے کیکن انہوں نے مسائل مرتب نہیں فرمائے ، نہ خود دعوی اجتہا دکیا ، نہ امت نے انہیں فقہائے مجتهدین میں مانا ، نہ کسی طبقہ نے انہیں ائمہ اربعہ کے مقابلہ میں اپنا امام مانا ، نہ ان کے ہاں سے فقاوی صادر ہوئے ہیں نہ انہیں قضا کی ذمہ داری سونچی گئی۔

کہاجا تا ہے: فقہ البخاری فی تراجمہ ، بخاری کی فقاہت ان کے تراجم ابواب میں جلوہ گر ہوتی ہے، لیکن مجھے کوئی بتائے کہ اس فقاہت سے کوئی مدون فقہ تیار ہوتی؟ کیاان کے شاگر درشیدامام تر مذی نے ان کوفقہاء کی فہرست میں شار کیا، اور کہیں ان کا کوئی ذکر بحثیت فقیہ کے اپنی کتاب السنن میں کیا؟ ایک عامل کوجودین کے اصول اور قانون بڑمل کرنا چاہتا ہے یہ معلوم ہونا ضروری ہے کہ فرض کیا ہے، واجب کیا ہے، سنت کیا قانون بڑمل کرنا چاہتا ہے یہ معلوم ہونا ضروری ہے کہ فرض کیا ہے، واجب کیا ہے، سنت کیا ہے، مستحب کیا ہے، مکروہ کیا ہے، حرام کیا ہے، مرتب شکل میں اسے معلوم ہونا چاہئے، بخاری نے کہیں بڑھی وضوء کے فرائض وواجبات وسنن وستحبات فقیہا نہ انداز سے مدون کرکے پیش کئے ہیں؟

#### حضرت عمر بن عبدالعزيز كااراده تدوين فقه:

حضرت عمر بن عبدالعزیز نے بیے چاہا تھا، اور امام بخاری نے کتاب الا یمان میں اس کا حوالہ دیا ہے کہ میں نقہ کے ابواب مرتب کردوں ، جس طرح انہوں نے تدوین حدیث کا کام شروع کروایا، امام زہری اور ابو بکر بن حزم کواس عظیم کام کی ذمہ داری سونی ، اس طرح چاہا تھا کہ میں تدوین فقہ کا بھی کام انجام دے دول الیکن اللہ نے مہلت نہیں دی ، بہت ہی مختصر خلافت ہوئی اور جلدی ہی وہ اٹھا گئے ، اگر حضرت عمر بن عبدالعزیز ترقید وین فقہ کا کام انجام دیدیے تو ایک بہت بڑا بوجھ امت کے کا ندھوں سے اتر جاتا اور بیکام بہت ہی ابتدائی دور میں ہوجاتا ، پہلی صدی کے اختیام پر دوسری صدی کی ابتداء میں بیکام انجام پاجاتا، اور امت کے لئے بڑی آسانی ہوجاتی لیکن تدوین حدیث بھی در بار خلافت بے ذریعہ وہ نو دانجام پاجاتا، اور امت کے لئے بڑی آسانی ہوجاتی لیکن تدوین حدیث بھی در بار خلافت کے ذریعہ وہ نو دانجام نے دی نقہ کا کام بھی محد ثین کو انفر اداً انجام دینا پڑا، اور تدوین فقہ کا کام بھی محد ثین کو انفر اداً انجام دینا پڑا، اور تدوین فقہ کا کام بھی محد ثین کو انفر اداً انجام دینا پڑا، اور تدوین فقہ کا کام بھی محد ثین کو انفر اداً انجام دینا پڑا، اور تدوین فقہ کا کام بھی انفر اداً انجام دینا پڑا۔

#### امام بخاری نے تدوین فقد کا کام ہیں کیا:

بہرحال واقعہ یہ ہے کہ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی پوری کتاب میں "دوین" کی کوئی کوشش نہیں کی ، ہاں یہ ضرور ہے کہ انہوں نے اپنے تراجم ابواب میں جنہوں نے بہت سے علماء کو چران کررکھا ہے ، اوراس چرانی میں اس کوبھی دخل ہے کہ آدی مکتہ وری چاہتا ہے ، شاعر نے ایک شعر کہد دیا ، حافظ نے کہد دیا ، سعدی شیرازی نے کہد دیا ، مرآدی اپنا مطلب شعر سے نکالنا چاہتا ہے اور: السمعنی فی بطن الشاعو کے مصداق شاعر کیا چاہتا ہے ، یہ تو وہی جانتا ہے ، ممکن ہے کہ شارح اس کے اندر جھا تک لے اور ممکن شاعر کیا چاہتا ہے ، یہ تو وہی جانتا ہے ، ممکن ہے کہ شارح اس کے اندر جھا تک لے اور ممکن ہے کہ بہت دور کی کوڑی لائے ، بخاری کے تراجم ابواب کا بھی یہی قصہ ہے ۔ شاید قیامت میں جب امام بخاری سے بہت سے شراح کی ملا قات ہوگی تو بخاری گہیں گے کہ بھی :
میں جب امام بخاری سے بہت سے شراح کی ملا قات ہوگی تو بخاری گہیں گے کہ بھی اس سے بیدا کرلیا ، شاید جب جنت میں جمع ہوں گے تو بچھاس طرح کی دل گئی بھی ہو ۔ خلاصہ کملام یہ کہ امام بخاری نے فقہ کی کوئی تدوین نہیں گی ۔

# امام تزمذی کے نزد کیل فقداور فقهاء کی اہمیت:

لیکن میں ذرا آگے بڑھنا چاہتا ہوں، امام ترفدگ جوامام بخاری کے شاگر درشید ہیں، تربیت یافتہ ہیں، جنہوں نے امام بخاری کے سامنے زانو کے تلمذتہ کیا، امام بخاری کے سامنے زانو کے تلمذتہ کیا، امام بخاری سے علل پر مباحثے کئے ، مناقشے کئے، امام بخاری سے اسائے رجال کے نکتے حل کئے، جنہوں نے امام بخاری کے ساتھ صبح وشام بسر کئے ، ایک'' ترفذ' کے ہیں تو ایک'' بخاریٰ' کے ہیں تو ایک'' بخاریٰ' کے ایک از بکتان کے شال کے ہیں تو ایک جنوب کے، اور ان کی خدمت میں رہ کر اور ان کی خدمت میں رہ کر اور ان سے تربیت حاصل کر کے وہ فن سیکھا ہے جومحد ثین کو حاصل رہا ہے، انہوں نے متنِ حدیث

کوبھی سمجھے کی کوشش کی ہے،ملل حدیث کوبھی ،تر اجم اوراساءر جال کی بحثوں کوبھی سمیٹا ہے اور فقہاء کرام کے متدلات اور ان کی آراء بھی پیش کی ہیں اور ان کی آراء کے درمیان محاکمہ بھی بھی کرنے کی کوشش کی ہے،جنہوں نے بیسب پچھ کیا ہے، وہ بخاری کے مدرسہ کے بہترین فارغ التحصیل ہیں،اس بات کا گویا بزبانِ حال برملا اعلان کرتے ہیں کہ میں فقیہ تہیں ہوں، میں تو محدث ہوں ،میرا کام فقہاء کےمتدلات جمع کردینا ہے، مجھے بتانا ہے، كمه بيقول ابن المبارك كا ہے، بيرما لك كا، بيرابل كوفيركا، لينى ابوحنيفهٌ ياوكيج بن الجراح ياديكر ائمه كاارشاد ہے، شافعي كايةول ہے، احمد بن صبل نے بيكہا ہے، اور اسحاق بن را ہوبيا نے بيه بیلیث کا قول ہے، بیاوزاعی کا، لیمنی ائمہ فقہ کے مقام کوشکیم کر کے ان کے اقوال پیش کردینا اوران کےمتدلات بتانا ،بیان کاموضوع ہے۔اگر حدیث ضعیف بھی ہےتو وہ بیفر ماتے بين:وقد ذهب الى ذلك أكثر أهل العلم ضعف مديث ذكركرت بن اوركم ہیں اکثر علماء، صحابہ اور تابعین اس کی طرف گئے ہیں ، انہوں نے اس کوقبول کیا ہے، حدیث منقطع پیش کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بیر حدیث حسن ہے اسلئے کہ مسؤید بالاحادیث الأخرى ، مـؤيـد بالمتابعات اور مـؤيد بالشواهد ہے،وہ اس بنياد پر فيطے کرتے ہیں، کہیں پروہ بیدوعوی نہیں کرتے - ندز برلب نہ بہا نگ دہل- کہ بخاری کا بیمسلک ہے اور مسلم کا ہیں، بیخی بن معین کا بیمسلک ہے اور علی بن المدینی کا ہیں، بیخی بن معین کا بیرحال ہے کہ بیٹھے ہیں اور حلقہ تلامذہ لگا ہے اور ہرتلمیذان سے ایک ایک محدث کے بارے میں یو جھ رہا ے، ماذا تـقول فـی فـلان بـن فلان، ماذا تقول فی فلان؟ وہ بھی فرماتے ہیں" ثقة "اورجهي" لاباس به "اورجهي" ضعيف "جن كاحال بيه كرتراجم رجال ان كي نگاہوں کے سامنے ہیں اوروہ افراد کے بارے میں فیصلے صادر کررہے ہیں بھی انہوں نے اس کی نہ جراُ ت کی اور نہ کسی محدث نے کہ مسالک فقائل کرتے ہوئے ان کا مسلک نقل کیا

جائے، ترندی مسالک نقل کرنے کا اہتمام کرتے ہیں اور ترندی بخاری کے شاگر درشید ہیں کیمن مجھے بتایئے کہ کیاامام ترندی نے امام بخاری کےمسلک کا فقہائے کرام کےمسلک کے ساتھ تذکرہ کیا ہے ، امام بخاری کا کوئی الگ مسلک تھا؟ غلط ہے بیہ کہنا ، امام بخاری محدث جليل تتصان كے سامنے فقہاء كرام كى كوششيں تھيں اور ان فقہاء كرام كى كوششوں سے وہ متفق اورمستفید تھے، جہاں ان کی اپنی کوئی رائے احادیث کی روشنی میں بنی تھی وہ اس یمل کرتے تصفیکن انہوں نے اپنے مسلک کی کوئی داغ بیل نہیں ڈالی تھی، اس کے لئے اصول مبیں طے کئے ،قواعد مبین بنائے ،امت کو نہاس کی عملا دعوت دی ، نہ حالاً نہ مقالاً ،اور ان کے شاگر درشید ترندی اگر رہ جانتے کہ بخاری بھی صاحب مسلک ہیں تو ضرور کہتے کہ بخاری کی بیرائے ہے، جب وہ آ راء فقہاء کا تذکرہ کرتے ہیں تو کہیں پر بخاری کا تذکرہ کرتے ، کہیں علی بن مدینی کا ، کہیں بیخیٰ بن سعید القطان کا تذکرہ کرتے ، کہیں وکیع بن الجراح كا، کہیں شعبہ بن الحجاج كا تذكرہ كرتے ، کہیں كسى اور محدث كا، ليكن بيہ طے شدہ بات بھی کہمسلک کی جب بات آئے گی تو ائمہ کا تذکرہ ہو گاجوفقہاءاجلہ ہیں، جواس امت کے قانونی رہبرورہنما ہیں جنہوں نے کتاب وسنت پر بصیرت حاصل کی ہے، پیمقام انہیں کا ہے، ہمارامقام ان کے اقوال تقل کر کے جائزہ لے لینے کا تو ہوسکتا ہے لیکن ان کی کوششوں ے صرف نظر کانہیں ، پوری کتاب السنن و تکھئے دوجا رجانہیں الیمی ہیں جہاں تر مذی نے کسی مسكه يربحث كى ہے، مثلات وضع بالنبيذ كے مسكه ميں امام ترندى نے فقہاء كرام كى رائے ذکرکرکے اس رائے کوتر جیجے دی ہے کہ نبیز سے وضو درست نہیں ،صاف یانی ہونا عِ إَنْ جَنِ كَانَام بِإِنَّى مُونه كَه يَحُواور ، ان كاكهنا ب: "هذا أشبه بكتاب الله تعالى لأن الله تبارك وتعالى يقول:﴿ فإن لم تجدوا ما قنيمموا صعيدا طيبا﴾ (١)

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي باب ماجاء في الوضوء بالنبيذ حديث ٨٨

تواختلاف صرف اتنا ہوا ، اسے جب نبیز کہد دیا گیا تو وہ ماء مطلق نہیں رہا ، یعنی خالص پانی نہیں رہا ، اور قرآن ماء مطلق استعال کر رہا ہے ، لہذا قرآن سے 'اشبہ' یہی قول ہوا کہ جب خالص پانی ہوتو اسے وضو کے لئے استعال کریں اور جب نبیز کا وصف اس پر منطبق ہورہا ہو، چاہے وہ گاڑھا نہ ہو، اس میں سکر نہ ہوا ور چاہے اس کا استعال بطور وضو ہو بھی سکتا ہو پھر بھی نہ کیا جائے۔

امام ترمذی نے ایک بحث میذ کر کی ہے کہ ظہر کی نماز گرمی کے ایام میں "شدۃ الحر" میں تا خیرے پڑھنا جا ہے اور امام ابوحنیفہ کا بھی یہی قول ہے، امام ابوحنیفہ کا قول انہوں نے نقل بھی کیا، جا بجائقل کیا، اگر چہ نام ابو صنیفہ کانہیں لیتے، عام طور پر امام ابو صنیفہ کا جب قول قل كرنا ہوتا ،تو بیفر ماتے كه كوفه والے بير كہتے ہيں ،اور بياسكے انہيں كرنا پڑتا تھا كه وہ تو امام ابوحنیفہ کی فقاہت اور جلالتِ شان کوخوب جانتے تھے، اس کئے ان کے اقوال سے كتاب بحررتكى ہے،ليكن انہيں بيمعلوم تھا كەبعض منتسبين الى الحديث واهل الحديث اليسے ہیں جوحدیث کے حلقوں میں بیٹھتے ہیں ،حدیثیں نوٹ کرتے ہیں ،کیکن فقاہت سے انہیں مناسبت نہیں ہے، ظاہریت ان پر غالب ہے، ابوصنیفہ کا نام ذکر کیا جاتا ہے تو چڑجاتے ہیں، فقاہت سے دور ہونے ، تفقہ کا مزاج نہ رکھنے اور ظاہریت کے غلبہ کی وجہ سے ان کے سامنے ابوحنیفہ کا تذکرہ کیا جائے تو غصہ میں آجاتے ہیں ، دلائل پرغور کئے بغیر ، شخصیت سے برگمانی کی بناء پر بات سننا ہی تہیں جا ہے ،اس کئے تر مذی اس کا خیال کرتے ہیں کہا یسے لوگوں کے سامنے نام کی صراحت نہ کی جائے۔ان کی بات کہددی جائے ،انہوں نے اس مسكه ميں ابوحنيفه كا قول بھی تقل كيا ہے اور شافعی كا بھی اليكن امام شافعی ہے اختلاف كيا ہے اورامام شافعی سے اختلاف کرتے ہوئے -جو پہ کہتے ہیں کہ شدۃ الحرمیں ظہر کی نماز کوتاخیر سے پڑھنے کا حکم، اس وفت ہے جب کہ مسجد دور ہواور آ دمی کو دور تک چلنا پڑے تو اس

مشقت سے بچانے کے لئے بیکم دیا گیا ہے''ان شدہ البح ر مسن فیسع جھنے ف ابر دوا عن البصلوة "- امام ترندی امام شافعی کی تردید کرتے ہیں اور کہتے ہیں "وإن في حديث ابي ذر مايدل على خلاف ما قال الشافعي " (١) كما يوزر غفاری کی حدیث اس کےخلاف ہے کیونکہ حضرت ابوذ رغفاری کہتے ہیں کہ حضور پاک عليه الصلوة والسلام ايك سفر مين تضاور ايك خيمه مين سب حضرات موجود تنصى، وفت ظهراً يا بلال اول وفت میں اذان دینے کے لئے کھڑے ہوئے حضور علیہ نے فرمایا: یہا بلال ابرد ابرد ، پھرتھوڑی در کے بعد بلال کھڑے ہونے لگے، فرمایا: ابرد یا بلال ، ثم ابرد حتى رأينا فيى، التلول. مزير صنر حادث ميں يهاں تك كه يجلے ہوئے میلوں کا سابینظرا نے لگا، جب خاصی دیر ہوگئی تب حضور علیہ نے ظہر کی اذ ان کہلوائی ، امام ترندی کہتے ہیں کہ شافعی کی ولیل کمزور ہے کیونکہ ابوذ رغفاری کی حدیث اس سلسله میں بتاتی ہے کہ ایک خیمہ میں سب حضرات جمع تھے، پھربھی تاخیر کی گئی۔ تو اتنا کام ایک محدث جلیل کا ہے کہ اگر کسی دلیل کے استعمال میں یا اس سے استدلال میں اسے کوئی علظی محسوس ہورہی ہوتو وہ اس علظی کا تذکرہ کرنے کی جر اُت کرے، اور الی جراُت امام ترندی نے چند جگہوں پر کی ہے، جوانگلیوں پر کن لی جا نیں۔ ان کا جومقام تھااس کےمطابق انہوں نے کام کیا، وہ ہمارےسرآ تکھوں پر کیکن ہیوہی كام تفاجس كاتذكره حضرت أعمش نے فرمایا كه: محدثین عطار كا كام انجام دیتے تھے،

(۱) سنن الترندي، كتاب الصلاة

# امام اعظم ابوحنیفه گامقام امام شافعی کی نظر میں:

ابرب ائمهار بعد، تو ظاہر ہے حضرت امام ابو صنیفہ سب بڑے ، سب سے مقدم، اور سب سے زیادہ وسعت اور گہرائی اور گیرائی رکھنے والے تھے، اس کا اعتراف مجد کے ملا اور بختن اور عوام الناس کریں تو کہد یا جائے کہ نا واقف لوگ الی بات کہد ہے ہیں ان کا اعتراف ان ائمہ عظام نے کیا جو ان سے بہت سے مسائل میں اختلاف بھی رکھتے ہیں اور وہ خود مقتد ااور پیشوا ہیں۔ حضرت امام شافعی فرماتے ہیں کہ '' المناس فی الفقه ہیں اور وہ خود مقتد ااور پیشوا ہیں۔ حضرت امام شافعی فرماتے ہیں کہ '' المناس فی الفقه بیسال علی أبی حنیفة (۱) ، الناس تمام انسان بشمول شافعی، بشمول احمد بن مشافعی بشمول دیگر حضرات - جو بعد کے ہیں - فقہ میں ابو صنیفہ کے متاج اور دست گر ہیں، شافعی مضف تھے، شافعی دائشمند تھے، شافعی امام جلیل تھے، شافعی صادق اللیان تھے، شافعی منافعی منافعی مام ابو صنیفہ کے شاگر درشید نے جب یہ کہا تو حقیقت کی تر جمائی کی ، کیونکہ امام شافعی ، امام ابو صنیفہ کے شاگر درشید امام محمد بن الحن الشیبانی کے شاگر د ہیں، اور ابو صنیفہ ان کے استاذ الا ستاذ ہیں، فقہ حنی انہوں نے امام محمد سے بھی ان کی فقاہت کو بیجھے کا انہیں خوب موقعہ ملا۔

# امام اعظم كون مين امام مالك كي كوابي:

ابتداء امام مالک جن کی ملاقات امام ابوحنیفہ سے نہیں ہوئی تھی ، اور ان تک غلط فہمیاں پیدا کرنے کے لئے غلط باتیں پہنچائی گئیں تھیں ،امام صاحب کے بارے میں تھی دائے نہیں رکھتے تھے، یہ کہا گیا تھا کہ وہ بڑے قیاس ہیں ، بڑی رائے زنی کرتے ہیں ، دائے نہیں دیتے اور آپ جانتے ہیں کہ عراق تو '' دارالضرب'' کہلاتا تھا جہاں مدیثوں پر توجہ نہیں دیتے اور آپ جانتے ہیں کہ عراق تو '' دارالضرب'' کہلاتا تھا جہاں اہل تشیع کی مہر بانی سے! حدیثیں گڑھی جاتی تھیں ،مختلف باتیں امام مالک کو پہنچائی گئیں ،

(۱) و یکھئے سیراعلام النبلاء، ج۲،ص ۳۹۰

اور جولوگ عراق سے مدینه منورہ آتے تھےان میں چونکہ بحث کا بھی خاصہ مادہ تھا اور بیہ ذوق وہاں کی فضاء میں پیدا کیا گیا تھا ،تو وہ مدینه منورہ میں امام مالک کی مجلس میں سوالات كرتے، بھی یوں کہتے: ارأیت لو كان كذا ،حضرت آپ نے بیمسکدتو بتایا، اگرالی صورت حال ہوتو کیا ہوگا ،ابیا ہوتو کیا ہوگا ؟حضرت امام مالک اس سے ناراض ہوتے تھے اوركوكى اس طرح كرتاتوفرماتي!"هيل أنبت من الأرأيتييّن" تم بهي"أرأيتي" ہوکیا؟ لینی جو چیز ابھی نہیں پیش آئی اس کے بارے میں کیوں سوال کرتے ہو، لیکن جب امام ما لک کی امام ابوحنیفہ سے ملا قات ہوئی اور دونوں کا مذاکرہ ہوااورا یک دوسرے کے علم اورتفوی کو بجھنے کا موقع ملاتو امام ان کی فقاہت و ذہانت سے بے انتہامتا تر ہوئے اور فرمایا: بیرابیاامام جلیل ہے کہ بیرا گر ثابت کرنا جا ہے کہ مسجد نبؤی کے بیستون سونے کے ہیں تو ٹابت کرسکتا ہے(۱)، لیعنی دلائل و براہین اس کی لونٹریاں اور باندیاں ہیں، دلائل ہاتھ باندھےاں کےحضور کھڑے رہتے ہیں، دلائل پیش کرنے پہآئے تو بڑے سے بڑا منطقی اور بڑے ہے بڑا معقولی انگشت بدندال رہ جائے ، بیہ اعتراف حضرت امام ابوصنیفہ کا ایک ایسے امام کی طرف سے ہے جن کو آج کل کے'' اہل حدیث' اپنے میں شارکرنا جا ہے ہیں اور وہ ان سے بری ہیں۔

امام اوزاعي كي حضرت عبدالله بن المبارك كونفيحت:

امام اوزائ بھی امام ابوحنیفہ کے مقام فقاہت سے پوری طرح واقف نہیں تھے،
ایک موقع پر ایک مسئلہ زیر بحث آیا جوحل نہیں ہور ہا تھا، اس مسئلہ میں حضرت عبداللہ بن المبارک نے ایک رائے ذکر کی ، اوزاعی نے پوچھا: اے عبداللہ! بیمسئلہ مہیں کہاں سے معلوم ہوا۔ تو انہوں نے کہا کہ ابوحنیفہ النعمان سے ، تو انہوں نے کہا کہ: اچھا اگر ایسا ہے تو ، فالذم غدزہ (۱) تو ان کی رکاب تھا صربنا، ان کی رکاب تھا صربنا۔

(۱) ديڪيئے''الخيرات الحسان''ص٣

## دولت عباسيه مين حنفي چيف جسٹس كاتفرر:

اوریمی وہ فقیہ اعظم ہیں جن کے شاگرد رشید ابو یوسف القاضی کو پوری ملت اسلامیہ کے لئے دولت عباسیہ نے چیف جسٹس کے عہدے پرتعینات کیا، قاضی القضاۃ کا منصب ابو یوسف ؓ کے لئے طے کیا گیا جب کہ عباسی خاندان اپن نسبت خاندانی حضرت ابن عباسؓ برزیا دہ ترفقہ شافعی کا دار و مدار ہے۔

# مذابب اربعه كے ما خذاورامام اعظم كامرتبه:

امام شافعیؒ کی نقد کا بنیادی ما خذ نقد ابن عباسؓ ہے جیسے امام ابوحنیفہؓ کی فقد کا بنیادی ما خذ فقد ابن مسعودؓ ہے اور امام مالک ؓ کی فقد کا ما خذ فقد ابن عمرؓ ہے اور ابن حنبل ؓ کی فقد کا ما خذ فقد ابن عمرؓ ہے اور ابن حنبل ؓ کی فقد کا ما خذ فقد شافعیؓ ، وفقہ مالکی اور فقہ حنی ہے ، ابوحنیفہؓ را س الفقہاء ہیں ، اور بیہ اعتراف تمام فقہاء اور علاء کا ہے کہ اس مقام اور اس میدان میں ابوحنیفہ گاکوئی ثانی نہیں۔ و یکر فقہاء کے نقطہا کے نظر:

اوزائی بھی امام ہیں، لیٹ بن سعد بھی امام ہیں، اسحاق بن راہو یہ بھی امام ہیں، اسحاق بن راہو یہ بھی امام ہیں، لیکن اسحاق بن راہو یہ اکثر احمد بن حنبل کے ساتھ ہیں، ان کا فقہی نقطہ نظران سے ملتا جلتا ہے، اوزائی کا فقہی نقطہ نظرا کثر ابو حنیفہ سے ملتا جلتا ہے، لیٹ بن سعد کا فقہی نقطہ نظرا کثر مالک سے ملتا جلتا ہے، ہر فقیہ کو وہ تلامذہ نہیں ملے جواس کی فقہ کی واغ بیل اچھی طرح ڈالتے اور اس کی تدوین کا فریضہ انجام دیتے، کیا احمد بن حنبل کا مقام بخاری سے محتر ہے؟ ہرگز نہیں، احمد بن حنبل وہ کام نہ کمتر ہے؟ ہرگز نہیں، احمد بن حنبل بخاری کے استاد ہیں، لیکن احمد بن حنبل وہ کام نہ کر سکے جو بخاری کے ڈالت بعد کتاب اللہ، چے ابخاری کو قر اردیا جا تا ہے، کیا ایک اسی طرح بخاری وہ کام نہ کر سکے جو امام احمد بن حنبل کی فقہ سے وجود میں آیا۔

(۱) الخيرات الحسان بم

امام ما لك ك بال فقهاء كامقام اورا بميت:

امام ما لک عام محدثین میں سب سے مقدم ہیں،جنہوں نے مؤطالکھی اورجن کی مؤ طاکے بارے میں خلیفہ عباسی منصور نے خود حضرت امام مالک سے درخواست کی تھی کہ اس کو کعبہ مقدسہ پر آویزاں کر دیا جائے تا کہ بوری ملت اسلامیداس کو دستور مانے تو امام ما لک نے کہا کہ بیں، بیرکرنا درست نہیں ہے، بیمیری ایک کوشش ہے، میں امت کا ایک فرد ہوں،ایک مجہزیموں،اور بھی بہت سے علماءاوراصحاب اجتہاد ہیں،میری رائے ان پرتھو یی جائے ، اور لازم کی جائے بی خلاف انصاف ہے،اسلئے ایبالہیں کرنا جائے ، بی تھا ان حضرات كاانصاف اوران كى تواضع ، كهاييخ معاصرعلاء كى رائے كا اس قدر احترام تھا ، انہوں نے اپنی کتاب کومملکت کا دستورنہیں بننے دیا، جب کہ وہ بینے الا مامین ہیں، امام ابوحنیفہ کے شاگر دمحمر بن الحن ،امام مالک کے شاگر داور امام شافعی بھی ان کے شاگر دہیں ، اور دوسری طرف وہ نینخ الملوک بھی ہیں کہ ہارون الرشید کے دونوں صاحبز ادے امین و مامون امام ما لک کے شاگر دہیں ،سلطنت کے بھی افرادامام مالک کے شاگر داور فقاہت کے بھی بڑے بڑے علمبردارامام مالک کے شاگرد ہیں ، اور امام مالک امام ابوحنیفہ کے معترف ہیں،سب ایک دوسرے کے معترف اور قدر واحترام کرنے والے۔

بہر حال ائمہ اربعہ کو اللہ تعالی نے ایسے تلامذہ عطافر مائے جنہوں نے ان کے اقوال محفوظ رکھے، ان کے اصول محفوظ رکھے، قواعد مرتب کئے، ان سے سی ہوئی احادیث مرتب کیں، مسائل مرتب کئے اور ان کے اصول کے مطابق مسائل کے جوابات دیئے، کتنی مضحکہ خیز بات کرتے ہیں جو یہ کہہ دیتے ہیں کہ ابو حنیفہ کے پاس سر احادیث تھیں، یہ ایک ایسی بچکانہ اور طفلانہ بات ہے کہ کوئی پڑھا لکھا آ دمی کی علمی مجلس میں اس کو ذکر کرے تو اس کی بدذو تی کی دلیل کے لئے یہ کافی ہے۔

#### محدثين كے ہال فقداور فقہاء كى اہميت

حاملین علم کا ہمیشہ رویہ بیرہا کہ انہوں نے علماء وفقہاء کے ادب کو محوظ رکھا، ان کے اختلافات کا تذکرہ بھی کیا تو ادب کے ساتھ کیا، ان کے مناقشات ومباحثات اور استناد کا تذکرہ کیا تو ادب ہوتا ہے۔ کیا تو ادب ہوتا ہے، اسی نبیت سے صاحب علم کا ایک ادب ہوتا ہے۔ کیا تو ادب کی حقیقت: سلفیوں کی حقیقت:

آج جوسلفی مسلک کی طرف اپنی نام نہادنسبت کرتے ہیں اور اپنے کوشکفی کہتے بیں اس کی کوئی دینی علمی ، تاریخی ، اور قانونی اصلیت اور استناد نبیں ، اس کے کوئی منضبط<sup>معنی</sup> تہیں ہیں، بیائمہار بعہ سے فرار کی ایک ناکام ونامراد کوشش ہے، اور خودسلف کے طریقہ سے گریز کی علامت، کے سلف میں کسی نے اپنے کو بھی سلفی نہ کہا، ہاں اھے۔۔۔ ل السےنة والجماعة يا اهل القرآن يا اهل الحديث كى اصطلاحات ضروراستعال بمونيس، للهذا یہاصطلاح بےاصل اورغیرمتند ہے،اوراس دور کی ایک گمراہ کن بدعت ہے،محدثین کبار جوآج احادیث کی تحقیق میں مرجع ہیں اپنے کوسلفی نہیں کہتے ، ابن حجرنے اپنے کوسلفی نہ کہا ، عینی نے اپنے کوسلفی نہ کہا،نو وی نے اپنے کوسلفی نہ کہا،عراقی نے اپنے کوسلفی نہ کہا،ابن وقیق العیدنے اینے کوسکفی نہ کہا ہے اصطلاح مبتدعا نہ ہے، بینی اصطلاح بیدا کی گئی ہے، نہ قرنِ اول میں بیاصطلاح تھی، نہ قرن ٹانی میں، نہ قرن ٹالٹ میں، نہ کئی دور میں، یہاں تک کہ ''اہل الحدیث'' کی اصطلاح بھی عہد نبوی میں نہیں تھی ،عہد نبوی میں حضور نے جواصطلاح استعال فرمائی بعض بعض موقعوں پر وہ اصطلاح ''اہل القرآن' کی ہے، تر مذی میں صدیث آئی ہے وتر کے بیان میں کہ حضور علیا ہے نے فرمایا! أو تسروا یسا أهل القسر آن أو تروا يا أهل القر آن(۱) منين مين حضويطي في في خضرت عباسٌ سے كہا تھا آواز دو

(۱) سنن التر مذى في الوتر ، حديث ٢٥٣

يا أهل القرآن ،نبست قرآن كى طرف توحديث مين ثابت ہے اگر چه اہل القرآن كا بيمطلب تبين كدوه ابل الحديث تبين اور ابل الحديث كاليمطلب تبين كدوه ابل القرآن تہیں،لیکن کسی اصطلاح کواینے اوپر چیاں کرلینا جب کہوہ اپنے اوپر فٹ نہ ہوتی ہو ورست نہیں ،جس نے اپنے کو حقی کہا اس نے سیجے کہا کیونکہ اس نے ابوحنیفہ-جو فقیہ ومجتہد تھے۔ کے مسلک اور اس کی تفصیلات ،نخریجات اور تفریعات اور اجتہا دات اور آراء محمودہ كا اتباع كيا، اس لئے اس نے اپنے كو تعارف كے لئے حتفى كہا، نہ كہ تفريق كيلئے، گویا اس نے بیرکہا کہ ابوطنیفہ نے جومجہزانہ کوششیں کی ہیں میں ان سے وابستہ ہول ، انہیں بیند کرتا ہوں کیوں کہ وہ حضور علیاتی کی احادیث کی بہترین تشریح پرمشتمل ہیں ،اس کئے میں ان کو مانتا ہوں ،اگر کسی جج کے پاس دوفریق اپنامقدمہ لیجا ئیں تو اس بات کی دلیل نہیں ہوتی کہ دوسرے بچے کووہ لاز ماغلط بچھتے ہیں ، دوسرانج اپنی جگہ بھی ہے ، ایک بج آب کے لئے متعین کردیا گیا ہے اب آب اس پورے کیس میں اس جج سے رجوع کرتے رہتے ہیں ، دوسراج جس کو دوسرے نے اختیار کیا ہے، وہ اس کے لئے متعین کردیا گیا ہے وہ اس سے رجوع کرتا ہے، جس طرح کسی ملک میں سپریم کورٹ آخری اتھارتی ہوتی ہے، اس طرح ملت اسلامیہ کے لئے ائمہ اُ ربعہ اسلام کی سیریم کورٹ کی آخری اتھارتی ہیں، وہ واضع قانون نہیں ہیں، قانون کےمعتبر شارح وتر جمان ہیں،جن کوامت کے تمام علماء فقہاء اور محدثین نے تشکیم کیا ہے انہیں ائمہ کے متبعین کی کتابوں سے سلفی دلیل اخذ کرتے ہیں اور پھراس کا دارخودانہیں کے خلاف کرتے ہیں۔اسی لئے حضرت شاہ ولی اللہ دہلویؓ (جن کی طرف نسبت کرنے سے سلفی نہیں چوکتے ) فرماتے ہیں "جو تحض بھی ائمہار بعد کی تو ہین کرے وہ اہل سنت والجماعت سے خارج ہے، یہاں تک کہ اگران سب سے کوئی اختلاف کررہا ہے تو اغلب بیہ ہے کہ اس مسئلہ میں وہ فق پڑھیں ،ائمہ اربعه کی فقہ سے خروج کرنا اچھی علامت نہیں ہے اس میں خطرات بہت زیادہ ہیں ،ان کی تو بین و بے ادبی تو صرف زندیق ومنافق ہی کرتے ہیں ، یا باطل فرقوں کے ایجنٹ ، جومعاملہ شیعوں نے صحابہ کے ساتھ کیا ، جو بھی بیہ معاملہ ائمہ اور اولیاء اللہ کے ساتھ کرتا ہے وہ اصلا تشیع کی ذہنیت ومزاح رکھتاہے،اور جونحوست شیعوں کےساتھ لگی ہے وہی نحوست ان بے ادب سلفیوں کے ساتھ بھی لگی ہے۔جن فقہاء،صوفیاءاوراولیاءاللہ کا تذکرہ، ذہبی ،سیوطی ، ابن خلکان اور دیگر محقق ومورخ علماء کرام نے نہایت بلندالفاظ والقاب کے ساتھ کیا ہے اب جو مخص اس درجہ سطحیت اور بھیجھورے بن پراتر آئے کہان کے ساتھ بھی سب وستم كرے،ال كى شقاوت وبديختى ميں كياشبه كيا جاسكتا ہے؟ امرواقعہ بيہہ آج جن لوگوں نے امت کے کبار فقہاء، اولیاء اور امت کے مقبول علماء کی تصلیل وتکفیر کو اپنا پیشہ اور وطیرہ بنار کھاہےوہ اس دور کے خوارج ہیں، ہندوستان کے معتبر علماء اہل حدیث ان سے بری ہیں ، ان کا موقف ہرگز میہیں ہے۔ ابوداؤد کی شرح عون المعبود اور ترندی کی شرح تحفة الاحوذي کے مصنفین ،اہل حدیث علماء ہیں ،پیرحضرت شاہ ولی اللہ دہلوی ،ان کے خاندان ، حضرت سیداحمد شهید،اوران کےخلفاء کے نہصرف قائل بلکہ معتقد ومداح ہیں ،انہیں کسی سے ہزاراختلاف سہی،لیکن تفسیق وتکفیر کی گند سے ان کی زبانیں اور قلم یاک ہیں۔ پیعلاء محدثین تنےوہ جا ہے اینے کو اہل حدیث کہتے ہوں یا کسی اور اصطلاح سے منسوب کرتے ہوں ہمیں ان کی قدر ہے، صاحب تخفۃ الاحوذی کوہم ایک محدث جلیل ماننے ہیں، صاحب عون المعبود كوايك محدث جليل مانتے ہيں ،جس طرح ہم صاحب بذل انجہو دكوايك محدث جلیل مانتے ہیں جس طرح صاحب الکوکب الدری کو ایک محدث جلیل مانتے ہیں اور صاحب اوجز المسالك كوايك محدث جليل مانتے ہيں ،ہم پيجانتے ہيں كملمى بحثوں ميں ان کووہ مقام حاصل ہے جوان کو بیموقع دیتا ہے کہوہ علمی مناقشہ کریں ،اسی طرح ہم ان تمام

#### محدثين كے ہال فقداورفقہاء كى اہميت

حفرات کے بھی قائل ہیں جوا پے بڑوں کا ادب مجوظ رکھتے ہوئے علمی اختلاف ہمی ادب کے ساتھ پیش کرتے ہیں ، رہ گیا وہ طبقہ جوآج کل کمینہ پن کی زبان اور تکفیر کے ہتھیار استعال کر رہا ہیاں دور کا خارجی طبقہ ہے اور ان کے بارہ میں حضور علی ہے نے فرمایا تھا کہ: مصر قون من اللدین کما یموق السهم من الومیة (۱)۔ بددین سے اس طرح نکل بھا گیس کے جس طرح تیر کمان سے نکل جاتا ہے ، اور فرمایا تھا: لئن أدر کتهم الاقتلنهم قتل عاد و شمود (۲) ، اگر جھے ایسے نابکارلوگ ل گئو میں انہیں اس طرح ماروں گا جس طرح قوم عاداور قوم شمود کو مارا گیا، لہذا جوائم اجلہ ، علاء عظام ، اور اولیاء کرام کی بے جس طرح قوم عاداور قوم شمود کو مارا گیا، لہذا جوائم اجلہ ، علاء عظام ، اور اولیاء کرام کی بے حرمتی اور تو بین کریں وہ ستی سزاہیں ، مسلمانوں کو چاہئے کہ ان سے نفر سے کریں اور ان کو قتوں سے طرح شموری ، اور اللہ تعالی سے دعا ما تکیں کہ اللہ تعالی امت کو ان کے فتوں سے بناہ میں رکھے۔

وآخر دعوانا أن الحمدللة رب العالمين

(۱، ۲) صحیحمسلم، کتاب الزکاة، حدیث ۱۰۲۴

# تاریخ اهل حدیث کے مصنف

# مولانا حافظ محمدا براتيم ميرصاحب سيالكوني

كى كتاب كادرج ذيل اقتباس ضرور يرم هاليس

فیض ربانی : هرچند که میں سخت گنهگار ہوں الیکن بیا بیان رکھتا ہوں ، اور اپنے صالح اساتذہ جناب مولانا ابوعبدالله عبيد الله غلام حسن صاحب مرحوم سيالكوتى اور جناب مولانا حافظ عبدالمنان صاحب مرحوم محدث وزیر آبادی کی صحبت و تلقین سے بیہ بات یقین کے رہے تک پہنچ چکی ہے کہ بزرگانِ دین خصوصاً حضرات ائمه متبوعین سے حسن عقیدت نزولِ برکات کا ذریعہ ہے۔ اس کئے بعض اوقات خدا تعالی اینے فضل عمیم ہے کوئی فیض اس ذرہ بیمقد ارپر نازل کردیتا ہے۔اس مقام پر اس کی صورت یوں ہے کہ جب میں نے اس مئلہ کے لئے کتب متعلقہ الماری سے نکالیں ۔ اور حضرت ِامام صاحبؓ کے متعلق تحقیقات شروع کیس تو مختلف کتب کی ورق گردانی ہے میرے دل پر مچھ غبار آ گیا، جس کا اثر بیرونی طور پر بیہ ہوا کہ دن دوپہر کے وفت جب سورج پوری طرح روثن تها- يكاكب مير كما من كهب اندهر الجهاكيا، كويا "ظلمنت بعضها فوق بعض" كانظاره ہوگیا۔معاخداتعالیٰ نے میرے دل میں ڈالا کہ بیر حضرت امام صاحب سے برطنی کا بتیجہ ہے،اس سے استغفار کرو۔ میں نے کلمات استغفار دہرانے شروع کئے۔ وہ اندھیرے فوراً کافور ہو گئے، اور ان کی بجائے ایبانور جیکا کہاں نے دو پہر کی روشی کو مات کردیا۔اس وفت سے میری حضرت امام صاحبٌ سے حسن عقیدت اور زیادہ بڑھ گئی۔ اور میں ان شخصوں سے جن کو حضرت امام صاحب سے حسن عقیدت نہیں ہے کہا کرتا ہوں کہ میری اور تمہاری مثال اس آیت کی مثال ہے کہ حق تعالیٰ منکرین معارج قد سیہ ٱتخضرت صلعم سے خطاب کر کے فرما تاہے "أفَتُ مَارُوْنَهُ عَلَىٰ مَا يَرِیٰ" مِيں نے جو پچھ عالم بيداري اور بشيارى مين وكيوليا، اس مين مجهست جفكر اكرناب سود بـ هذا والله ولي الهداية خاتمة الكلام: اب مين اس صفهون كوان كلمات برخم كرتا بون اورائ ناظرين ت اميدر كان و برزگان و بن سے خصوصاً ائم متبوعين سے حن ظن رهين ، اور گتا في اور شوخي اور باد بي سے بر بيزكريں - كونكه اسكا نتيجه بردوجهان مين موجب خسران ونقصان ہے - "نسئل الله الكريم حسن الظن و الأدب مع الصالحين و نعوذ بالله العظيم من سوء الظن بهم و الوقيعة فيهم فإنه عرق الوفض و المحروج و علامة الممارقين و لنعم ما قيل بهم و الوقيعة فيهم فإنه عرق الوفض و المحروج و علامة الممارقين و لنعم ما قيل بهم و الوقيعة فيهم فإنه عرق الوفض و المحروج و مشمد الطفور ب المحروج و علامة المارقين و لنعم ما قيل بي المحروج و علامة المارقين و لنعم ما قيل بي المحروب بين عافظ محمد ابرا بيم ميرسيالكوئي في ادب علمات متقد مين ومتا خرين حافظ محمد ابرا بيم ميرسيالكوئي و كيمئے: - تاريخ ابل حديث عن المور 190 الله و المور 190 الله و الله العطيم الله و المور 190 الله و الله و المور 190 الله و ال

اهل مدارس کے لئے ایك قیمتی ونادر تحفه

# همارانصاب تعلیم کیا هو؟

مصنف: مولانا سيد سلمان حسيني ندوي

"اس وقت راقم کی نظر کے سامنے عزیزی فاضل وگرای قدر مولوی سیدسلمان سینی ندوی زادہ الله توفیقا و سعادہ کی گرانقد وقیمی قصیح تصنیف" ہمارانصاب تعلیم کیاہؤ" ہے۔ جوایک مفصل معلومات افزا، فکرانگیز اور محققانہ تیمرہ اور معلومات کا خزانہ ہے ، راقم کو اینے وسیع مطالعہ کے باوجود الی کوئی مبصرانہ ومحققانہ وحقیقت پندانہ ومنصفانہ اس موضوع پرکوئی کتاب و کیمنے کا اتفاق نہیں ہوا، یہ ایک تاریخی جائزہ، منصفانہ محاکمہ اور دعوت غور وفکر اور علمی نظام و قدر کی نصاب میں حقیقت پندانہ دعوت ہے، اللہ تعالی ہمارے اہل مداری، واضعین نصاب اور رہنمایان تعلیم کو اس کے مطالعہ اور اس سے فائدہ اٹھانے کی توفیق دے۔ و ماذ لک علی اللہ بعزیز واضعین نصاب اور رہنمایان تعلیم کو اس کے مطالعہ اور اس سے فائدہ اٹھانے کی توفیق دے۔ و ماذ لک علی اللہ بعزیز

ناظم ندوة العلماء ٢٣ رتمبر 1999ء

(ازمقدمه کتاب)

قیمت: صرف ۸۰رویئے۔ اہل مدارس کیلئے خصوصی رعایت جمعیت شباب الاسلام

بروليا،ندوه رود بكھنۇ - ٢٠